مَنَصَّة التَّاصِيل

### مُقَرَّرُ

# مَنْ مُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْم

مُدَرِّسُ الْمُقَرَّرِ فَضِيلَةُ الشَّيْخِ أَ.د، عِنْمَانُ بِنَ عَلِيٍّ بِنَ جَسِنَ عَلِيٍّ أَسْتَاذُ الْعَقِيْدَةِ بِجَامِعَةِ أُمِّ الْقُرَىٰ سَابِقًا أَسْتَاذُ الْعَقِيْدَةِ بِجَامِعَةِ أُمِّ الْقُرَىٰ سَابِقًا

مَنْقُولٌ مِنَ الشَّرْجِ الْمَرَئِيِّ الْكَبْثُوثِ عَلَى الْمُنصَّةِ





# مُقَرَّرُ

مَنْ مُنْ الْبِيلِ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ال

مُدَرِّسُ المُفَتَّرِدِ نَد دَدالنَّون

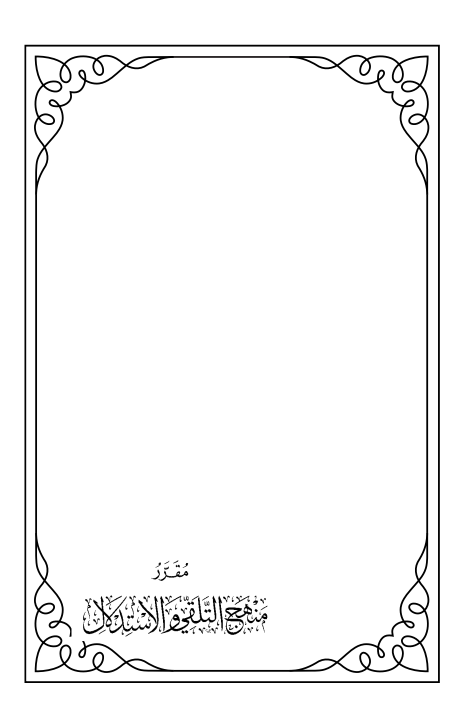
فَضِيلَةِ الشَّيْخ

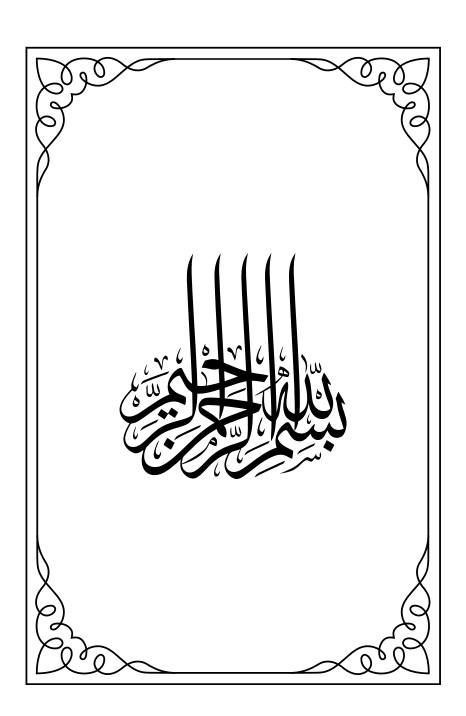
أ.د. عُمُنَّمَازِ عِيكِيِّ جِيكِنَ عِلِيِّ

اْسَنَادالعَقِيدَة بِحَامِعَةالاِمَامِرهُ لِإِبْنِ سُعُودٍ وَجَامِعَةِ قَصَلَ وَجَامِعَةِ أَمِّالِعَثِ

مَنْقُولٌ مِنَ الشَّرِجِ ٱلْمَرَيِّ ٱلْمَبْتُوثِ عَلَى الْمَنَصَّةِ









الحمدُ للهِ الذي هدانا للحقِّ وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله، أحمده سبحانه وتعالى وأشكره على نعمة الإسلام، وأصلي وأسلم على نبيِّنا محمدٍ، خير من تلقى عن ربه الوحي واستدل بهديه على سبيل الهدى والرشاد، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد:

فإنَّ العقيدةَ الإسلاميةَ هي الأساسُ المتينُ الذي يُبنى عليهِ دينُ المسلمِ وحياتُه، وهي النبعُ الصافي الذي يُغذِّي الروحَ بالإيمانِ الصادقِ واليقينِ الراسخِ. وقد كانت نصوصُ الوحي الكريم، من القرآنِ والسُّنَّة، هي المنبعَ الأوَّلَ الذي استقى منه السلفُ الصالحُ عقائدَهم، فكانوا على منهج راسخ قويم يبتغي الحقَّ ويتجنبُ الضلال، ويتحصَّنُ بآياتِ اللهِ وأحاديثِ رسولهِ صلى الله عليه وسلم.

وانطلاقًا من هذا المبدأ، تأتي هذه المادةُ التعليميةُ تحت عنوان "منهج التلقي والاستدلال في العقيدةِ الإسلاميةِ"، لتتناولَ بالدراسة والتحليل المنهج الذي سار عليه أهلُ السُّنَّة والجماعة في تلقي العقيدة وفهمها والاستدلال عليها. وهي مادةٌ تسعى إلى بيان أهمية العودة إلى النصوص الشرعية كمصدر أساس لتلقي الإيمان وتثبيته، مع تسليط الضوء على الأخطاء والانحرافات التي وقعت فيها بعضُ الطوائفِ التي انحرفت عن هذا المنهج القويم.

سيجدُ القارئُ في هذه المادةِ استعراضًا للتطوُّرِ التاريخيِّ للطوائفِ الإسلاميةِ، وأسبابِ ظهورِ الاختلافاتِ بينهم، مع التأكيدِ على أهميةِ التزامِ المنهجِ الصحيحِ في الاستدلالِ على العقيدةِ، والاعتمادِ على المصادرِ الأصيلةِ كالقرآنِ الكريمِ والسنةِ المطهرةِ، والتمييزِ بين الاجتهادِ المشروع والتأويل الباطل.

كما تتناولُ المادةُ بيانَ خصائصِ النصوصِ الشرعية، كسلامتِها من التحريف، ووضوحِ حجيتِها، ومراعاتِها للعقلِ السليمِ الذي جاء الإسلامُ ليُرشِدَهُ ويهديّهُ إلى الصراطِ المستقيم، لا أن يكونَ خصمًا له وغيرها من القضايا، التي تمكّن الطلابِ من التمييزِ بين التفسيراتِ السليمةِ والمغلوطةِ للنصوصِ الشرعيةِ، وتعرفهم بالطريقةِ التي حُفِظت بها النصوصُ ونُقِلَت عبرَ الأجيالِ، ودورِ الصَّحَابَة والتابعينَ في ذلك.



نسألُ الله عز وجل أن يُعيننا في هذا العمل، وأن يجعله خالصًا لوجهِهِ الكريم، نافعًا للأمةِ، مباركًا في أثرِهِ. "رَبَّنَا لا تُزغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ".

والحمدُ للهِ ربِّ العالمينَ.

مَنَصَّة ٱلتَّاصِيل





#### 💠 أهمية الوقوف عند مَنهَج الاستِدلَال:

نحتاج أن نقف عند مَنهَج الاستِدلَال، والسبب في ذلك: كثرة الاختلاف بين طوائف المسلمين وتنوع أقوالهم في مسائل العقيدة.

فمن المعروف أن المسلمين حتى وفاة النبي على وصدرٍ من عصر الصَّحَابَة الله كانوا على منهاج واحد وسبيل مُتَّحِدٍ:

- ✓ في الاعتِقَادات والأحكام.
- ✓ وفيما يتعلق بأمور الإيمان.
- ✔ وفيما يتعلق بأمور الأحكام العملية.

فبينهم وِفَاق عِلْمِيٌّ واتِّفاق عَمَلِيٌّ، مَمَا يَجعلهم أَوْلَى الناس بالدخول في قوله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ ﴾ [آل عمران:١١٠]، فدينُهم الذي يعتمدونه هو الكِتَاب والسنة:

■ فعنهُما يسطِّرون، وإليهما يتحاكمون، وبهما يحتجُّون.



- فلم يُعرضوا عن نصوص الوحى ولا عَارَضُوها.
  - ولم يُعَطِّلوا أحكامه ولا حَرَّفوها.
- ولا يَقبلون من أحد –وإن علت في النفوس منزلته مقالةً في الدين، حتى تكون موافِقَةً للكتاب والسنة.

فهكذا كان أصحاب النبي ومن تربَّى على نهجهم من التابعين ومن تبعهم؛ حتى ظهرت الاتجاهات الشاذة تُطِلُّ برأسها على الواقع الإسلامِيّ.

#### أمثلة على الاتجاهات الشاذَّة:

- ١. الكلام في الصفات والقدر نفيًا وإثباتًا.
- الخوض في نصوص الوعد والوعيد التي تَعِدُ المؤمنين بالجنة والثواب وتَتَوَعَّد الكافرين والمخالفين بالعقاب والجحيم.
- ٣. مسائل الطعن في الصَّحَابَة في أو الغلو فيهم إلى غير ذلك مما
   كان الناس في عافية منه.

#### تطور الفِرق وانتشار بدعتهم:

ثم لم تلبث هذه الاتجاهات التي كانت مجرد أقوال أن تطورت لتصبح فِرَقًا ونِحَلَّا، لكل منها من الاعتِقَادات ما تخالف به جماعة المسلمين.

مثال: ظهور فِرَق مثل: الخوارج والشيعة والمعتزلة والمرجئة، ونحوها من الفرق.

ثم أخذت هذه الفرق نفسها في الانقسام والاختلاف، كل فرقة من هذه الفِرَق الكبار أخذت تختلف فيما بينها وتُكوِّن فِرَقًا صغيرة، ولكلِّ فِرْقة مقالاتها واعتقاداتها التي تخالف بها نظيراتها، بل وتصفها بالضلال والكفر.

وهذه الفِرَق كما أشار الشَّهْرِسْتَايِي حيث قال: "يجمعها الاستبداد بالرأي في مقابلة النص واختيار الهوى في معارضة الأمر".

لكن الغريب أنه ما من فرقة إلا وتَدَّعي لنفسها أنها مُصِيبَة للحق وأنها تُحَقِق مُرَاد الشارع، وأنها هي الفرقة الناجية الموعود بها في حديث الافتراق الذي فيه قال النبي على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة"(١)؛ فتَدَّعِي كل فرقة أنها هي الواحدة التي كُتِبَت لها النجاة، وبعض هذه الفرق يستدل في مقالاته بالكِتَاب والسنة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه في سننه (٣٩٩١)، وأحمد في المسند (٨٣٩٦)، وقال الألباني في السلسلة الصحيحة (٤٨٠/٣): "إسناده جيد ورجاله ثقات".



#### أمثلة:

• الخوارج والمعتزلة الذين نسمِّيهم بالوعيدية يحتجون بحديث: "والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، بالكان ومن يا رسول الله؟ قال: الذي لا يأمن جاره بوائقه"(١)؛ فهذا أخرجوه من الإيمان بالكلية.

في مقابل المرجئة الذين يحتجُّون بحديث: "ما من عبد قال لا الله ثم مات إلا دخل الجنة"(٢)، فأولئك الوعيدية يُخرجون العُصاة من الإيمان ويحرمونهم من دخول الجنة، وهؤلاء المرجِئة يضْمَنُون لكل من قال لا إله إلا الله دخول الجنة.

• كذا نفاة القدر يحتجون بحديث: "كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه"(٣).

وفي المقابل الجبرية مثبتة القدر المغالون فيه يعملون بحديث: "اعملوا فكُلُّ ميَّسر لما خُلِق له"(٤).

(۱) أخرجه البخاري (۲۰۱٦).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري (٥٨٢٧)، ومسلم (٩٤).

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> متفق عليه، أخرجه البخاري (١٣٨٥) واللفظ له، ومسلم (٢٦٥٨) باختلاف يسير.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه، أخرجه البخاري (٤٩٤٩)، ومسلم (٢٦٤٧).

• والمشبّهة الذين يُشبِّهون صفات الخالق بصفات المخلوق يحتجون بحديث: "خلق الله آدم على صورته"(١).

وفي مقابلهم المعطِّلة الذين ينفون الصفات ويعطلونها عن معانيها وما تستحقه يحتجون بقول الله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنْسَ مُ ﴾ [الشورى: ١١]، ولا يكملون الآية: ﴿وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾.

- والرافضة من الشيعة في إكفارهم لصحابة النبي والرافضة من السحابي المحتجود بحديث: "يَرِد عَلَيَّ يوم القيامة رَهْطٌ من أصحابي فيتجلون عن الحوض فأقول: يارب أصحابي، فيقول: إنك لا علم لك بما أحدثوا بعدك، إنهم ارتَدُّوا بعدك على أدبارهم..."(٢)، فالرافضة يعتبرون بمذا الحديث أن كثيرًا من الصَّحَابَة -غير آل البيت- خرجوا من الإيمان وارتدُّوا بعد موت النبي الله.
- والباطنية يحتجُّون برواية: "القرآن له ظهر وبطن، ولبطنه بطنًا إلى سبعة أبطن"؛ فيتيحون لأنفسهم فرصة تأويل القرآن على غير تأويله.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٢٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٥٨٥).



وهكذا الكل يدعي النجاة والكل يستدل بالكِتاب والسنة، ومع ذلك هم مختلفون غير متفقين متنازعون غير مؤتلفين فكما قيل:

كل يرى الحق فيما قال واعتقدا.

الناس شتى وآراء مفرَّقة

#### معرفة صفات الفرقة الناجية:

أولًا: المسلم يعلم أن القرآن حق وأن السنة حق، لكن لا يمكن أن يكون دليلًا للمقالة ونقيضها، ومستندًا للمذهب وضده.

ثانيًا: أن الرسول على أخبر أن الفرقة الناجية واحدة لا أكثر.

وهذه الفِرَق قد فاقت الحصر، بل هي الآن زادت على الاثنين أو الثلاث وسبعين فرقة وكلهم يدعي السلامة والنجاة.

#### فكيف نعرف المُحِقُّ من المُبطِل والصادق من المدَّعي؟

الجواب: أن رسالة النبي هي الرسالة الخاتمة، وأن دعوته هي الدعوة الأخيرة، ومُحال أن يختلط الحق بالباطل اختلاطًا لا يتميز حتى لا يعرفه أحد ولا يهتدي إليه مهتد؛ ولهذا ذكر النبي هي الوصف المميّز للفرقة الناجية بحق، وهو:

الوصف الذي لا يشركها فيه أحد غيرها، وذلك عقب حديث الافتراق نفسه، فقد سأله أصحابه الله أحرص الناس

إذًا؛ فهذا هو الميزان الذي توزن به جميع الأقوال والأعمال، والاعتِقَادات، والأحوال، وغيرها.

وتوزن به أيضا جميع الفِرَق والنحل، فلا يكفي لأحد من الناس أو فِرْقة أن تدعي النجاة حتى تَعْرِضَ نفسها وأقوالها وأعمالها واعتقاداتها وأحوالها على هذا الميزان: "ما أنا عليه وأصحابي"، ولا يكفي أن يَستَدلَّ بالكِتَاب والسنة حتى يقف على فهم الصَّحَابَة رضي الله عنهم لهذين المصدرين: الكِتَاب والسنة.

فقوله الميزان والمنهاج وأصحابي" = هو الميزان والمنهاج والطريق الذي يُوصِل إلى معرفة الكِتَاب والسنة، المعرفة الصحيحة المطابقة لمراد الله ورسوله الله ورسوله المقالة أو المذهب أو حتى الفعل.

أما إذا تُرك الأمر هملًا لكل راتِع يخبِط فيه خبطًا= لم ينضبط ولم يُعرَف المِحِق من المبطِل والصادق من المدَّعِي، ف: "ما أنا عليه

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٦٤١)، وقال الألباني: حسن.

...(6)(17)

وأصحابي" هو الذي يميز طائفة أهل السنة والجماعة عن سائر الطوائف الأخرى، فكلها تنتسب إلى المقالة المبتدعة.

#### أمثلة على من انتسب إلى المقالة المبتدعة:

- ١. القدرية والجبرية، في مقالة القدر والجبر.
- الخوارج والروافض، الخوارج الذين خرجوا على المسلمين بالقول وبالفعل، أو خرجوا إلى الزعيم والإمام كالكرّامية والبيانية؛ فهذه فرق تنتسب إلى شيوخها.

أما أهل السنة فقد كان انتسابهم إلى الكِتَاب والسنة والحديث ليس غير؛ فهداهم الله إلى ما أضل عنه كثيرين، وذلك هو فضل الله رَجَالًا يؤتيه من يشاء؛ ولهذا نحن بصدد بيان مَنهَج أهل السنة في الاستِدلَال على مسائل الاعتِقَاد.

#### وفي هذا المنهج نركز على أمرين:

أولًا: مَصَادِر هذا المنِهَج، فما هي المِصَادِر التي يستقي منها أهل السنة مسائل الاعتِقَاد؟

ثانيًا: كَيفيَّة التعامل مع المِصَادِر.

#### مفهوم المُنهَج:

لكن قبل ذلك علينا أن نتعرف على: المنهج وأهميته في العلوم عامةً، فالمنهج في العادة يكون له أهداف ووسائل وله قواعد وأصول يصل من خلالها إلى ما يريد، وهذه مسألة مهمة في كل المجالات.

#### اهتمام المسلمين بالمنهج:

عني المسلمون قديمًا وحديثًا بقضية المنهج؛ لأنه يضبط العلم، فمشكلة المنهج هي مشكلة العلم في صميمه؛ فشرط قيام العلم وتقدُّمِه: أن تكون هناك طريقة صحيحة تُطْرَدُ تحتها شتات الوقائع والمفردات المبعثرة هنا وهناك؛ لتفسير ما قد يوجد بينها من علاقات أو روابط تنظمها قوانين محددة.

#### فمِمَّ ينشأ تأخُّر العلوم؟

تأخر العلوم ناشِئ في العادة عن تأخر هذه المناهِج بمعنى: ألا تكون هناك مَنَاهِج محددة وواضحة ومتفق عليها، فيسير كل عالم في فَيّه على غير هدى وبصيرة يخبط فيه خبط عشواء دون أن يصل إلى نتيجة مفيدة، وبالتالى تتعارض القضايا وتضطرب المسائل.



## إذًا؛ تقدُّم العلم أو تأخره مُرهَّنُ بمسألة المَنهَج يدور معها وجودًا وعدمًا؛ لذا يمكن أن يقال:

- إن المنهج هو الذي يحفظ للعلم نظامه واتِّساقه.
- كما أنه يَضْبِط العقل البشري والأعمال الذهنية بقواعد ثابتة؛ بحيث تعينه على الوصول إلى الحقيقة فيما يبحثه من موضوعات.

#### أمثلة:

المثال الأول: في مجال اللغة العربية بَحَلَّت أهمية المنهج حَاصَّةً بعد بَحَاوزَ الناس عصر الاحتجاج، فاختلط العرب واختلط المسلمون بغيرهم من الأمم الأعاجم؛ فدَبَّ اللحن إلى اللسانِ العربي.

واللسانُ العربي الفصيح الصحيح السليم الذي كان سليقةً هو: الوسيلة الأكثر أهمية لفهم القرآن الكريم، لكن بعد أن اختلط المسلمون بغيرهم من الأمم الأعاجم بسبب الفتوحات، صار ما صار من دخول اللحن والخطأ في اللسان العربي؛ ولهذا انتدب أمير المؤمنين عَلِيُّ بن أبي طالب عَلِيُ أبًا الأسود الدُّوَّلي ليُقعِّد للناس ما يحفظون به لسائم من الفساد، وإلا كان الناس يتحدثون السليقة دون أن يعرفوا

أن الفاعل مرفوع أو أن المفعول منصوب؛ حتى دخل هذا اللحن والخطأ على الإسلام فاحتاج الناس.

وكما قال ابن خلدون: "وخَشِيَ أهل الحُلُومِ منهم -أي: أهل العقول- أن تفسد تلك الملِكَة رأسًا ويَطُولَ العهد فيَنْغِلِق القرآن والحديث عن الفهوم".

وهذا كما هو الآن في عصرنا: فكثير مِنّا يقرأ القرآن ويقرأ الأحاديث أو يسمعها، ولكنَّ كثيرًا من ألفاظ القرآن والسنة لا نفهمها إلا أن نرجع إلى كتب التفسير وشروح الأحاديث والمعاجم اللُّغوية، فبداية هذا كان في العصور الأولى؛ ولهذا قال ابن خلدون عليه: "فاستَنبَطُوا من مجاري كلامهم قوانين لتلك الملِكة مُطَّرِدة، هي شبه الكُليَّات والقواعد يقيسون عليها سائر أنواع الكلام ويُلحِقُون الأشباه منها بالأشباه"، مثل أن الفاعل مرفوع والمفعول منصوب والمبتدأ مرفوع وهكذا.

وقال هي موضع آخر: "وحين كان الكلام مَلَكَةً لأهله - أي: في السابق في عصر الاحتجاج- لم تكن هذه العلوم -النحو والصرف ونحوها- علومًا ولا قوانين، ولم يكن الفقيه حينئذ يحتاج إليها؛ لأنها جِبِلَتُه ومَلَكَتُه -أي: العربية والفصاحة-؛ فلما فَسَدَت



الملكة في لسان العرب: قَيَّدها الجهابذة المتجرِّدون لذلك بنقل صحيح ومقاييس مستنبطة صحيحة، وصارت علومًا يحتاج إليها الفقيه في معرفة أحكام الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى ".

فنشأت على ذلك العربية لتحافظ على صحة اللسان.

المثال الثاني: علم التجويد؛ فتجويد القرآن الكريم لم يكن يعرفه الصَّحَابَة ولا من بعدهم من التابعين ما ندرسه اليوم في علم التجويد، وإنما ظهر علم التجويد بعد ذلك لما دَبَّ اللحن إلى اللسان العربي؛ فاحتاج الناس إلى معرفة أحكام النون الساكنة أو أحكام الميم الساكنة والمدود والوقوف وهذه المسائل.

المثال الثالث: علم أصول الفقه؛ فأصول الفقه ما كان معروفًا عند الأوائل، وإنما ظهر بعد عصر الإمام الشافعي في ولهذا قال الفخر الرازي في: "الناس كانوا قبل الشافعي يتكلمون في مسائل أصول الفقه ويستدلون ويعترضون، ولكن ما كان لهم قانون كُلّي مرجوعٌ إليه في معرفة دلائل الشريعة وفي كيفيَّة معارضاتها وترجيحاتها، فاستنبط الشافعي في علم أصول الفقه".

فالصَّحَابَة ومن بعدهم كانوا يتعاملون مع علم أصول الفقه سليقة كما كانوا يتحدثون العربية سليقة؛ حتى جاء الشافعي فأَصَّل

هذا العلم ووضع للخلق قانونًا كليًّا يُرجَع إليه في معرفة مراتب أدلة الشرع.

وقال ابن خلدون هي: "واحتاج الفقهاء والمحدِّثون إلى تحصيل هذه القوانين والقواعد لاستنباط الأحكام من الأدلة؛ فكتبوها فَنَّا قائمًا برأسه سَمَّوه: أصول الفقه".

المثال الرابع: علم مصطلح الحديث؛ فلم يكن معروفًا بهذا الاصطلاح والقواعد والتقسيمات عند الأوائل، وإنما احتاج الناس إليه لما ظهر الوضع والكذب على النبي في فاحتاج الناس إلى معرفة أقوال النبي في وأفعاله، وأحواله، وضَبْطِها وتحرير ألفاظها، ومعرفة أحوال الرواة وطبقاتهم وأصناف المرويًات، وغير ذلك مما يتصل بهذا العلم.

#### مثل:

التركيز على معرفة الحديث سندًا ومَتْنًا من حيث القبول بمعنى:

- أيُّ حديثٍ يُقبَل؟ ما شروطه؟ وما ضوابطه؟
  - وأيُّ حديث يُرَد؟



وأنواع الحديث من صحيح وضعيف وأنواع الضعف والأحاديث الموضوعة إلى غير ذلك.

المثال الخامس: في تفسير القرآن الكريم قعَّد العلماء مَنَاهِج لتفسير القرآن الكريم على ما ذكر كثير من العلماء في مقدمات تفسيرهم؛ كتفسير ابن كثير وغيره، وجعلوا أفضل تفسير هو:

- تفسير القرآن بالقرآن.
- ثم تفسير القرآن بالحديث.
- ثم تفسير القرآن بأقوال الصَّحَابَة ثم التابعين وهكذا.

المثال السادس: في العلوم الطبيعية التي تقوم على المنهج الاستقرائي؛ جعلوا له مَنهَجا على النحو التالي:

أولًا: يبدأ بمرحلة البحث التي تعتمد على الملاحظة والتجربة.

ثانيًا: مرحلة الفرض، وفيها يفترض الباحث وجود علاقة بين الظواهر ثم يجري عليها تجاربه.

ثالثًا: مرحلة البرهان، وفيها يتحقق الباحث من صدق ما افترض سابقًا؛ بحيث يتأكد من أن العلاقة التي لاحظها في مرحلة الفرض هي علاقة صحيحة.

#### أهمية المنهج لضبط العلوم:

فيتضح هنا أهمية المناهِج لضبط العلوم وتحديد أهدافها وطرائقها؛ بحيث لا تضطرب القضايا ولا تتعارض المسائل، ويساعد على تقدم العلوم وحفظها من الدَّخيل والشاذ، وصونها عن الضياع والاختلاف إلى آخر ذلك.

ومن هنا نتَبَيَّن أهمية مَنهَج الاستِدلَال في مسائل الاعتِقاد؛ وبما أن المراد والمقصود بهذه الدروس هو: بيان مَنهَج أهل السنة في تقرير مسائل الاعتِقَاد فحرِيٌّ بنا أن نتعرف على خصائص هذا المنهَج.

### خصائص منهج أهل السنة في تقرير مسائل الاعتِقَاد: وهي كثيرة لكن من أهمها:

أولًا: وحدة المصدر عند أهل السنة؛ فمصدرهم الذي يتلقّون عنه أمور دينهم هو: مشكاة النبوة التي هي: الكِتَاب والسنة، لا العقل ولا الذوق ولا الكشف، بل هذه الأمور هي: وسائل معرفة، لكنها لا يمكن أن تتعارض مع الكِتَاب والسنة، بل إذا كانت هي وسائل صحيحة ستأتي معضِّدة لحجة الكِتَاب والسنة.



#### فلا يمكن أن نعارض الكِتَاب والسنة بما يسمى:

- كشف.
- أو ذوق.
- أو وجد.
- أو تجارب علمية.
- أو قول الإمام المعصوم؛ كما هو عند الشيعة الرافضة. فهذه واحدة من أهم خصائص أهل السنة والجماعة.

الدليل على ذلك: رواية عن الإمام أحمد عن عبد الله بن ثابت على ذلك: جاء عمر الله إلى النبي على يقول: يا رسول الله إلى مررت بأخ لي من قريظة –أي: يهودي – فكتب لي جوامع من التوراة ألا أعرضها عليك؟ –أي: تُبيّن لي رأيك فيها – فتغير وجه رسول الله على قال عبد الله على: فقلت له –أي: لعمر على -: ألا ترى ما بوجه رسول الله على؟ فقال عمر على: رضينا بالله ربًا وبالإسلام دينًا وبمحمد على رسولًا، قال: فشرّي عن النبي على ثم قال: "والذي نفسي بيده لو أصبح فيكم موسى ثم اتبعتموه وتركتموني لضللتم، إنكم بيده لو أصبح فيكم موسى ثم اتبعتموه وتركتموني لضللتم، إنكم

حظّي من الأمم وأنا حظُّكم من النبيين"(۱). وفي رواية: "أَمُتَهَوِّكُونَ فيها يا ابن الخطاب؟ -متهوِّك أي: متحيِّر، بمعنى: تريد أن تلتمس الهدى والحق والصواب في الكتب المحرفة كتب أهل الكِتَاب؟ - والذي نفسي بيده لقد جئتكم بها بيضاء نقية، والذي نفسي بيده لو كان موسى -كليم الله - حيًّا ما وسعه إلا أن يتبعني"(١) أي: موسى نفسه الكِيُلُ لو كان موجودًا ما وَسِعَه إلا اتّباع النبي على الله .

فالقرآن أبطل الكتب السَّوَالِف، بل كما يقال: حتى لو وُجِدَت النسخة الصحيحة من التوراة أو الإنجيل لما جاز العمل بها؛ لأن مضامين هذه الكتب نَسَحَه الكِتَاب المهيمن: القرآن الكريم.

ثانيًا: أن مَنهَج أهل السنة والجماعة مَنهَجٌ توقيفيٌ يقوم على التسليم المطلق لنصوص الكِتَاب والسنة، فلا يردون منها شيئا ولا يعارضونها بشيء:

• لا بعقل.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (١٥٨٦٤)، وقال الألباني في الصحيحة (٦٣٢/٧): "حديث حسن".

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في مسنده (١٥١٥٦)، وابن أبي عاصم في السنة (٥٠)، وقال الألباني في إرواء الغليل (٣٤/٦): "الحديث قوي وله شواهد كثيرة".

- أو ذوق.
- أو منام.
- أو قول إمام، إلى آخره.

فهم يُسَلِّمون لنصوص الكِتَاب والسنة تسليمًا مطلقًا.

الدليل: قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ يَثَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَي اللّهِ وَرَسُولِهِ ۗ وَانَقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [الحجر ات: ١].

ثالثًا: أن أهل السنة يتجنبون الجدل والخصومات في الدين، والمقصود: الجدل من أجل الجدل؛ لأن هذا:

- عزِّق الأمة ويمزِّق وحدتها.
- ويعرضها إلى الفتن وأن يتّهم بعضها بعضًا ويكفر بعضها بعضًا.
  - ويترتَّب على ذلك أن يقاتل بعضًا.

#### فهم يتجنبون ذلك ويسدون أبوابه.

وقصة صَبِيغُ بن عِسْل<sup>(۱)</sup> مع عمر هم مشهورة ومعروفة؛ وهو ذلك الرجل الذي جاء ودخل المدينة ويتحدَّث ويسأل عن متشابه القرآن الكريم وجعل الناس في اضطراب، فجيء به إلى عمر

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي في سننه (١٤٦) وذكره ابن عساكر في تاريخ دمشق (٢٣/٢٣).

وقد أُعَدَّ له عراجين النخل، فجعل يضربه حتى سَالَ دَمُه فقال: حسبك يا أمير المؤمنين، فقد والله ذهب الذي كنت أجد في رأسي.

وقال الإمام مالك: "الكلام في الدين -الجدل والخصومات في الدين- أكرهه، ولم يزل أهل بلدنا يكرهونه وينهون عنه، نحو الكلام في رأي الجهم ابن صفوان، والقدر وكل ما أشبه ذلك ولا أحب الكلام إلا فيما تحته عمل - الكلام الذي لا يبعث على العمل من العبادة أو التأمل أو التفكر فهذا كله عبث لا ينبغي الوقوف عنده-.

رابعًا: أن السلف في اتفقوا في مسائل العقيدة؛ لأن مسائل العقيدة كلها تقوم على الخبر عن الله وعن رسوله في ومن ذلك:

- ما أخبر الله عَظِل به عن نفسه وعن ذاته وعن صفاته وأسمائه وأفعاله.
  - وما أخبر به عن ملائكته.
    - وعن اليوم الآخر.
    - وعن الجنة والنار.
  - وما أخبر به عن الأمم السابقة والأنبياء.
    - وما أخبر به عن الكتب السابقة.



#### فينبغى لهذا أن يُقَابَل بالتصديق والتسليم.

وهذا يجعل أهل السنة يتَّفقون في مسائل العقيدة؛ فإما أن تصدق بما أخبر الله به أو أن تُكذِّب.

خامسًا وأخيرًا: أن منهج أهل السنة والجماعة منهج وسط؛ فحينما نأتي إلى مسائل العقيدة نجد أهل السنة دائما يتوسَّطون بين الفِرَق التي تُغالي والتي تُقصِّر، وهذه الوسطية واضحة جدًّا في كل المقالات التي اختلف فيها أهل السنة.

مثال: في باب الأسماء والصفات أهل السنة وسط بين الذين عطلوها وبين الذين شبهوها، فهم وسط بين المعطلة والمشبهة.

مثال ثانٍ: في باب القدر هم وسط بين المكذبين لقدرة الله وشمول علمه ومشيئته، وبين الجبرية الذين يُلغُون قدرة العبد واختيار العبد، ويعتبرون العبد ما هو إلا كالريشة في مهب الريح.

مثال ثالث: في باب الأسماء والأحكام والوعد والوعيد، أهل السنة وسط بين الوعيدية الذين يكفرون المسلمين بارتكاب الكبيرة، وبين المرجئة القائلين بأن إيمان الفاسق وإيمان الأنبياء والصالحين سواء بسواء؛ حتى قال بعضهم: إيماني كإيمان جبريل، وميكائيل وكإيمان أبي وعمر!

مثال رابع: في مسائل الصّحابة في السنة وسط بين الذين غلوا في بعض صحابة رسول الله في كالشيعة وبعض ولاة المتصوفة، وبين الذي كَفّروا الصّحَابة في من الشيعة وغلوا في بعض الصّحَابة في كعلي في وآل البيت وكفّروا سائر الصّحَابة في، أو الخوارج الذين كفّروا سائر الصّحَابة في، فأهل السنة يعتبرون الصّحَابة في أفضل الأمة بعد النبي في وهم مع ذلك في الفضل متفاوتون:

- فأعلاهم في الفضل الخلفاء الأربعة.
  - ثم باقى العشرة المبشرين بالجنة.

ومع ذلك لا يعتقدون في الجميع لا عصمةً ولا ألوهيةً ولا تقديسًا كما يفعل الشيعة.





### مَصَادِر الاستِدلال العَقدِيّ المصدر الأول: القرآن الكريم (١)

#### ❖ المقصود بمنهج مصادر الاستدلال العقدي:

هي: المِصَادِر التي يستَقُون منها مسائل العقيدة، ويحتجون بها على مسائل العقيدة، ويحتجون بها على المخالفين في باب العقيدة.

#### وهذه المُصَادِر على قسمين:

١- مَصَادِر أساسية، ويمكن أن تسمى بالمِصَادِر السَّمعيَّة أو
 النَّقلية التي هي:

- √القرآن.
- √السنة.
- √الإِجمَاع.

وهذا موجود حتى في أبواب الفقه وأبواب الأحكام.

٢ - مَصَادِر ثانوية: معضِّدة ومؤيِّدة للمَصَادِر الأساسية وهي:

✔ العقل الصحيح.

✔ الفطرة السليمة.

والمقصود من ذلك هو: تحرير صحة هذه المِصَادِر وأنها صادقة في قضاياها، وواجبٌ على كلّ من يتكلم في مسائل الاعتِقَاد الإِسلَامِيّ ألّا يتجاوزها وألّا يَحيد عنها ولا يلتفت إلى غيرها.

فهذه المَصَادِر الطبيعية الموضوعية، فكل من أراد أن يعرف الاعتِقَاد الصحيح فهذه هي مَصَادِره، وهذه هي موارده وهذه هي ينابيعه لا يوجد غيرها، ولا تُؤتَى البيوت إلا من أَبوَاكِها.

أولًا: المُصَادِر الأساسيّة:

#### ♦ المصدر الأول: القرآن الكريم:

أول هذه المِصَادِر هو: القرآن الكريم، وهذا شيء طبيعي؛ أن يكون القرآن الكريم هو المصدر الأساسي للمعتقد الإِسلَامِيّ.

#### وسنركز على قضايا معينة منها:

أولًا: إثبات صحة نسبة هذا المصدر إلى قائله، وأن الله عَظِلًا تكلم به ليس أحد غيره.



ثانيًا: أن هذا القرآن ظلّ محفوظًا إلى يوم الناس هذا وسيظلّ؛ لحفظ الله له، وأنه سَلِم تمامًا من التحريف الذي تعرَّضت له الكتب الدِّينيَّة السابقة.

ثالثًا وأخيرًا: أن نتعرف على المنهج في تفسير النَّص القُرآني، وما هو المنهج المنطقي في تفسير هذا القرآن الكريم.

أبرز مسائل المصدر الأول:

المسألة الأولى: إثبات صحة نسبة القرآن الكريم إلى الله على:

ونعرف أن القرآن كلام الله المعجز الذي أنزله على النبي على النبي على النبي على النبي على العلى ا

#### الأدلة على ذلك:

- قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَإِنَّكَ لَنُلَقَّى ٱلْقُرْءَاتَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾
   [النمل: ٦].
- وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾
   [يوسف: ٢].
- وقال النبي ﷺ: "ما من الأنبياء نبي إلا أعطي من الآيات هي المعجزات- ما مثله آمن عليه البشر"(١)، فكل نبي أعطاه

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري (٤٩٨١)، ومسلم (١٥٢).

الله وَ الله عَجزة تُؤيِّده حتى يُؤمن به من جاءه الخطاب، فمن الطبيعي أنه إذا جاء أحد وقال للناس: أنا رسول الله إليكم، فسيسألونه السؤال المشروع: ما دليلك؟

فالدليل الذي جاء به النبي على هو هذه الآية المعجزة، فكل نبي من الأنبياء زوَّده الله عَلَى باية أي: بمعجزة، على أساسها يؤمن البشر بهذا النبي.

قال على: "وإنما كان الذي أوتيته وحيًا أوحاه الله إلى، فأرجو أن أكون أكثرهم تابعًا يوم القيامة"، وهذا شيء طبيعي؛ لأن القرآن كلام، والكلام يمكن أن يُحفظ بعكس المعجزات السابقة كعصا موسى الكليل وأفعال عيسى الكليل فهذه تنتهي بموت أصحابها، لكن مات النبي على ولم تُمتُ مُعجِزتُه بل ظلّت وستظلّ؛ ولهذا قال النبي على ولم تُمتُ مُعجِزتُه بل ظلّت وستظلّ؛ ولهذا قال النبي الفرجو أن أكون أكثرهم تابعا يوم القيامة"(١).

فيبقى مصدر القرآن الكريم هو الله عَلَى فهو الذي تكلُّم به وأوحَاه إلى النبي عَلَيْ.

فكلُّ من يؤمن بالله ربَّا وبالإسلام دينًا وبمحمد الله رسولًا ونبيًّا ينبغي أن يعترف بأن مصدر القرآن هو الله.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

...(G) (TE)

وإلا من لا يفعل ينتقل إلى دائرة غير دائرة الإيمان هي: الكفر؛ وهي الرفض برسالة الإسلام.

والقرآن موجود لا أحد يُشكِّك في وجوده، والسؤال: من أين أتى هذا القرآن؟

- المؤمن يقول: من عند الله.
- غير المؤمن من الناس ومن يشكِّك في نسبة هذا القرآن إلى الله، لا يشكك في وجوده لكن يشكك في نسبة وجوده:
  - 0 إلى من ينسب؟
    - ٥ ومن قائله؟
  - ومن الذي تحدث به؟

فله واحدٌ من أمور: إما أن يضيف القرآن إلى النبي على وقد فعلها كثير من الناس، ويسمُّونه القرآن المحمدي فينسبونه إلى النبي

#### وأول من فعل ذلك: مُشركُو قريش فمثلا:

- ١. نسبوه إليه.
- ٢. أو إلى بشر آخر يعلِّمه للنبي ﷺ.
  - ٣. أو إلى جن يُدَرِّسه إياه.

#### وهذا كله قاله أهل مكة ومن كفر بالنبي على.

أما الأول وهو: كون القرآن من عند محمد على ويُعلِّلون دلك بفرط الذكاء ونفاذ بَصيرته وشفافيَّة روحه مما ما يجعله يُنشِئ - بزعمهم - مثل هذا الكلام البديع الرصين.

وهذه الدعوة ترُدُّها أدلة كثيرة، وحتى الذين ادَّعوها في زمن النبي الله لله التمَحُّل في النبي الله لم يكونوا جادِّين، لكن هي طريقة من طرق التَمَحُّل في الكفر، وهذه من الأدلة على أن هذا القرآن العربي قد أعجز الفُصحاء والبُلغاء.

#### أدلة إعجاز القرآن البلغاء والفصحاء:

أولًا: ليس من الذكاء أن يأتي النبي الناس بكلام أعجزتمم الحاكاته، ثم يقول لهم: هذا الكِتَاب ليس من عندي، أي: إذا كان هو يريد أن يتسيّد على الناس وأن يتأمّر عليهم وأن يدَّعي ما ليس له، فلكان من الحكمة أن يقول: هذا كتابي ومع ذلك تعجزون عن الإتيان بمثله، لا بل النبي الله قال لهم: ليس من عندي وإنما من عند غيري، فلم ينسبه إلى نفسه ليزداد رفعة شأن، وهذا أول دليل يدل على صدق النبي الله فلم ينسب القرآن إلى نفسه.



ثانيًا: أن الإنسان مهما بلغ ذكاؤه وصفت سريرتُه لا يمكن أن يأتي بذكر أحوال الأمم الغابرة، ومسائل العقائد والشرائع والأحكام، وما في الجنة وما في النار من النعيم ومن العذاب، ويذكر بعض ما سيقع في قابل الأيّام والدُّهور، كل ذلك على نحوٍ من التَّفصيل والتَّدقيق، مع تمام السَّبك وقوَّة الأسلوب، ومن غير تضادِّ ولا اختلاف ولا تضارب.

مثال: في واقعنا المعاصر لا يمكن لأحدٍ أن يأتي بكتاب ويقول هذا الكِتَاب صحيح وسليم ١٠٠٪ ولا يأتيه نقص ولا عيب، ولا يمكن لأحد أن ينتقده في كلمة أو حرف أو معلومة، فلا يمكن لأحدٍ أن يدَّعي ذلك.

قال الإمام الباقلاني عن: "ما تضمّنه القرآن من قصص وأخبار الماضين التي لا يعرفها إلا من أكثر مُلاقاة الأمم السابقة ودراساتِ الكُتب مع العلم بأن النبي على لم يكن يتلُو كتابًا ولا يُخالط أهل السّير"، فمعروف أن النبي على في مكة إلى الطائف إلى المدينة فهذه منطقته، فحتى الرّحلة التي أراد أن يذهب فيها إلى بيت المقدس رُدَّ من الطريق.

ثالثًا: مسألة التحدِّي، وأن القرآن تحدَّاهم أن يأتوا بسورة من مثله؛ أو بعشر سور؛ أو بالقرآن كله= فلم يقدروا على ذلك.

ولم يتجرَّأ أحد على قبول هذا التحدِّي، وهذا تحدِّ فيه مخاطرة؛ فأن يأتي أحدٌ ويتحدَّى الناس على أن يأتوا بمثل هذا الكلام فيه مخاطرة.

والواقع أنهم لم يستطيعوا وهم أهل الفصاحة والبلاغة وأهل الشعر والبيان الذي عَقدُوا له أسواقًا يَتبَارَون فيها، ومع ذلك عجزوا عن محاكاة القرآن أو مواجهة القرآن أو أن يَكتشفُوا نقصًا في القرآن الكريم.

رابعًا: التناسب فيما تضمنه القرآن الكريم من أخبارٍ وعقائد وأحكام، من غير اختلاف ولا تعارض ولا تضاد، الأمر الذي لا يُنتَظر من بشر أن يَسلَم كلامه من الاختلاف.

الدليل: قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُواْفِيهِ الله قلا الله قلا الله عند الله قلا الخيلاف فيه.

خامسًا: الإشارات العلميَّة والكونيَّة في القرآن الكريم، وهذه هي البوَّابة التي دخل منها كثير من الغربيين والأوروبيين للإسلام؛



فالإسلام لم ينتشر في أوروبا وفي الغرب في عصورنا هذه المتأخرة إلا عن طريق هذه الإشارات، وهي كثيرة جدًّا، سواء فيما يتعلق بإشارات كونيَّة أو أخلاقيَّة أو تشريعيَّة.

مثال: نجد أن النصرانية تنتشر في أيام الأزَمَات وفي البلاد التي تكون فيها مشاكل وحروب وصراعات، فتبدأ تتسرَّب إليهم النصرانية عن طريق الدِّراسات والمساعدات.

لكن الإسلام على العكس كُلَّما هَجَم عليه الأعداء عسكريًّا أو سياسيًّا أو اقتصاديًّا= كُلَّما انتشر وكُلَّما اشتدَّ عُودُه، ونرى ذلك بعد الأحداث العِظَام، وآخرها أحداث غزة التي نُعايشها هذه الأيام، ينتشر الإسلام في بلاد الغرب، مع أن المسلمين يُقتَّلون ويُحاصرون ويُجوَّعون وتُنتهك كرامتُهم، ومع ذلك الإسلام يشتدُّ وينتشر ويُقبِل عليه كثير من العقلاء.

الأمر الثاني: أما أن يكون النبي على تعلّم القرآن من غيره؛ فهذا الغير إما أن يكون إنسيًّا أو جنيًّا، وإما أن يكون من بني قومه أو من أهل الكِتَاب، والرد على هذه الاحتمالات كما يلى:

الاحتمال الأول: أما كونه على تعلم القرآن من بعض قومه،
 فهذا فاسد من وجهين:

الوجه الأول: أن النبي رَشَا أُمِّيًا بين ناس أُمِّيين لا يعرفون غير علم البيان والفصاحة وما يتصل بهما، وكانوا منعزلين بشركهم عن هل الكِتَاب.

الدليل: قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ تِلْكَ مِنْ أَنْبَاءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهَا اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ تِلْكَ مِنْ أَنْبَاءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعُلَمُهَا أَنتَ وَلَا قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَلَاً أَفَاصِيرً ۚ إِنَّ ٱلْعَلِقِبَةَ لِلْمُنَّقِينَ ﴾ [هود: ٤٩]، ففي الآية إشارة واضحة إلى أن هذا النوع من العلم ما كان عند العرب وليس لهم به دراية.

الوجه الثاني: لم يَدَّعِ واحد من العرب -مع شدة تكذيبهم وحرصهم على معاداة النبي الله وتكذيبه وتبية هذا القرآن إلى نفسه، فما قال واحد منهم: هذا القرآن أنا الذي قلته، ومحمدٌ سَرَقَه منى.

ثم إن الله تعالى قد تَحدَّى به البلغاء والفصحاء على أن يأتوا بسورة من مثله، فلم يتعرَّض واحدُّ منهم لذلك اعترافًا بالحق ورِبْأً بالنفس عن تعريضها للافتضاح، وهم أهل القدرة في فنون الكلام؛ نظمًا ونثرًا وترغيبًا وشعرًا.



الاحتمال الثاني: أما أن يكون المعلّم من أهل الكِتَاب، فهذا يردُّه كثير من الأمور منها:

أولاً: أنه لم يَذكر واحدٌ من المِصَادِر التَّارِيخيَّة جلوسَ النبي ﷺ بين يدي أحبار اليهود أو رُهبان النصارى؛ بُغيةَ التعلُّم والمِدَارَسة.

ثانيًا: لا اليهود ولا النصارى ادَّعوا أن هذا القرآن هو كتابهم الذي علَّموه للنبي علَّى البعض أهل الكِتَاب فكما يأتي:

الأول: ما يُذكر من مقابلة النبي الله البَحِيرا الراهب في سفره، وهو صغير مع عمِّه أبي طالب إلى بيت المقدس أو إلى بلاد الشام؛ فيرُدُّ تعلّمه منه أنها:

- كانت فترة قبل النبوة وكانت جلسة وَجِيزةً لا يُعقل أن
   يَتلقَّى فيها كل هذا العلم.
- أنها كانت بحضور أبي طالب وغيره من قريش، ولو وجدوا
   في تلك المقابلة ما يُبطِل دعوة النبي النبوة الأفشوه إلى قريش.
- أن بَحِيرا لما لَاحَت له تَبَاشِير النبوة هَمَسَ بها إلى أبي طالب،
   حاثًا على المحافظة على ابن أخيه هذا من اليهود.

- كانت لأجل الاطمئنان عليه ﷺ؛ فورَقَةُ كان شيخًا كبيرًا قد عَمِي، ولم يلبث أن تُوفِي قبل فترة الوحي؛ مما يُحيل دعوى تعلم النبي ﷺ منه شيئًا.
- الله ورقة: هذا هو الناموس الذي كان يأتي موسى أو كان يأتي عيسى، وليتني كنت جذعًا إذ يُخرِجك قومك... إلى آخر ما قال، فهو تمنّى أن يكون حيًّا ليَقِف مع النبي وَاللهِ ويُؤيّده في هذه المهمّة.

ثالثًا: أن الله تعالى رد على الذين قالوا: ﴿إِنَّمَا يُعُلِّمُهُ بَشَرٌ ﴾ وذلك حين زعم المشركون في مكة أن النبي على كان يجلس إلى بعض غِلمَانِ النصارى يتعلّم منهم، فرد الله عليهم بقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿لِسَانُ عَرَبِ مُبِينًا فَعَجَمِي وَهَدَذَا لِسَانُ عَرَبِ مُبِينًا ﴾ [النحل: ١٠٣]

أي: لسان اليهود والنصارى أعجميٌّ والقرآن لسان عربيٌّ مبين، وفرقٌ بين اللسانين.



رابعًا: أن القرآن نفسه شنّع بأهل الكِتَاب ودَحَض شبهاتهم وأغاليطهم وكفّرهم؛ فكيف يكون مصدر القرآن الكريم هو اليهود أو النصارى؟

فقد ذُكِر في القرآن ما كَفَروا به من ألوهية عُزَير وتسميته بأنه الله.

الدليل: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْمَهُودُ عُزَيْرٌ ٱبْنُ ٱللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَى ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ ٱللَّهِ أَلْكَ قَوْلَ ٱللَّذِينَ ٱللَّهِ أَلْكَ قَوْلَ ٱللَّذِينَ كَامُواْ مِن قَبْلُ قَلَلُهُ مُ ٱللَّهُ أَنَّكَ يُؤْفَكُونَ ﴾ [التوبة: ٣٠].

الاحتمال الثالث: أما أن يكون المعلِّم جنيًّا؛ فيُحِيلُه أمور

#### منها:

- حال النبي ﷺ بين قومه ولبثه فيهم عُمْرًا طويلًا.
- وهو أحسنهم أخلاقًا وأعظمهم عقلًا وأثبتهم نفسًا وأفسحهم فهمًا.

كل ذلك وغيره يُحِيل أن يكون رضي ملاذًا للشياطين ومحلًا للوساوس، بل الشياطين أعجَرُ من أن تأتي بمثل هذا الكلام.

• أما إضافة قريش القرآن إلى السِّحر والجنِّ والكهانة؛ فهذا حينما أعيّتهم وعجزوا عن الإتيان بمثله؛ فأضافوا القرآن إلى السحر والجن كما في قصة الوليد وغيره.





المسألة الثانية: حفظ القرآن الكريم:

## أولًا: حفظ القرآن الكريم في عهد النبوَّة:

أنزل الله على كتابه ليكون الكِتَاب المُهيمِن والرّسالة الخاتمة؛ لأنه لو ضاع هذا الكِتَاب ما عادت هناك رسالة ولا نبوة ولا حجة على الناس؛ فهذا القرآن هو مادَّةُ الرسالة الخاتمة، تَولَّى الله وَ الله وَ عَلْ حفظه وبَقَاءَه وبُعْدَه عن التّحريف والتّغيير.

الدليل: قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُواللَّذِي اللهُ ا

وأولُ حِفظٍ حُفِظَ به القرآن الكريم في عهد النبوة نفسها، وهو له وجوهٌ عدة ومن ذلك:

الوجه الأول: الطريقة التي كان ينزل بها الوحي، فكان ينزل على هيئةٍ وطريقةٍ هي أَدعَى إلى حفظه وضبطه.

الدليل: أخرج البخاري عن عائشة أن الحارث بن هشام شه سأل رسول الله كيف يأتيك الوحي؟ فقال رسول الله كيف يأتيك الوحي؟ فقال رسول الله على: "أحيانًا يأتيني مثل صلصلة الجرس وهو أشده عليّ فيُفصَمُ عني وقد وعيتُ عنه ما قال، -وعيت أي: فهمت وحفظت عنه وعقلت- وأحيانًا يتمثّل لي الملك رجلًا فيكلّمني فأعي ما يقول الله الملك.

### فهاتان طريقتان ذُكِرتا في الحديث هما:

- ١- طريقة صلصة الجرس؛ وهي قوّة عظيمة جدًّا والغرض منها: شدُّ انتباه النبي عَلَيْ فيتفرَّغ بذهنه وقلبه وعقله وكيانِه كلِّه لتَلقِّي القرآن الكريم عنه، فيَنفَصِم عنه وقد وَعَى ما قال.
- ٢- أن يتمثّل له الملك رجلًا فيكلّمه فيَعِي ما يقول، وهاتان طريقتان تدعو إلى حفظ القرآن الكريم.

### وهناك طُرُقُ أخرى جاء بما الوحى للنبي ﷺ منها:

٣- المدارسة؛ فإن جبريل الكَلَيْلُ كان يأتي النبي على في كل رمضان يُدارسه القرآن ويُراجِعه، حتى آخر رمضان الذي توفي بعده

<sup>(</sup>۱) متفق عليه، أخرجه البخاري (۲)، ومسلم (۲۳۳۳).



النبي الله على جبريل مرتين ويسمونها: العرضة الأخيرة؛ فعرض النبي القرآن على جبريل يُراجِعُه.

الوجه الثاني: كتابة الوحي؛ فقد كان النبي الله إذا جاءه الوحي دعا الكتبة وألقى عليهم ما سَمِعَه من الملك، ثم طلب منهم أن يقرؤوا ما كتبُوه، فإذا وجد خطأً أو سقطًا أقامه؛ فهذه طريقة من طرق حفظ القرآن الكريم.

الوجه الثالث: قَصْرُ الكِتَابة على القرآن الكريم؛ فقد كان النبي على القرآن الكريم؛ فقد كان النبي على بداية الأمر ينهى أن يُكتَب شيءٌ سِوَى القرآن؛ حتى لا يختلِط القرآن بغيره.

الدليل: كان على يقول: "لا تكتبوا عني، ومن كتب عني غير القرآن فليَمْحُه وحدثوا عني ولا حرج..."(١) الحديث، ثم بعد أن استقر القرآن ووضح، وعُرِفت طريقة القرآن وأسلوب القرآن أُذِن بالكِتَابة عن النبي على بعد أن زال سبب المنع.

الوجه الرابع: الحثُ على تَعلُّم القرآن وتعليمه؛ فقد كان النبي يحثُ أصحابه على تَعلُّم القرآن وتعليمه وحفظه وتحفيظه،

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أخرجه مسلم (۳۰۰٤).

وكان ﷺ يُقدِّم أكثرهم أخذًا للقران في إمامة الصلوات وقيادة السَّرايا، وحتى في الدفن كان يُقدِّم الأكثر حفظًا للقرآن الكريم.

الدليل: قال رضي الحكم من تعلّم القرآن وعلّمه"(١)، إلى آخر النصوص، فهذا جعل الصّحَابَة يتسابقون على حفظ القرآن الكريم.

الوجه الخامس: قُوَّة الحافظةِ عند العرب الأوائل، فالعرب كانوا أهل حافظةٍ لا تكاد تُخطئ وذاكرةٍ لا يكاد يَعزُب عنها شيء، وخاصَّة أن القرآن جَاءَ في براعةٍ من الأسلوب ورفعةٍ من البيان ما يَجعله أُحرَى لحفظه والاهتمام به حتى كَثُر آخذوه صدرًا وسطرًا.

فهذه الأمور كلها ساعدت على حفظ القرآن الكريم في عهد النبوة.

ثانيًا: حفظ القرآن الكريم في عهد الصَّحَابَة:

أما عهد الصَّحَابَة فتميَّز بحادثتين كبيرتَين عظيمتَين هما:

الحادثة الأول: حادثة جمع القرآن الكريم في عهد أبي بكر الصديق، وهي معروفة؛ حيث جُمِع القرآن الكريم في مكان واحد.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٠٢٧).



وسبب هذا الجمع: كثرة القتل في القرّاء حفظة القرآن الكريم؛ وذلك يوم اليمامة؛ حيث استحرّ القتل بقرّاء القرآن وحَشِي الصّحَابَة أن يذهب القرآن بذهاب حُفّاظِه؛ فأجمعوا على حفظ القرآن الكريم في مكان واحد، وكانت هذه حادثة عظيمة، وهي من مناقب الخليفة الأول والصدّيق الأكبر أبي بكر الصديق عليه.

الحادثة الثانية: حادثة جمع القرآن الكريم في عهد الخليفة الثالث عثمان هذاك لما بدأ النزاع يظهر بين بعض المسلمين خاصةً في الأطراف.

سبب الجمع: الاختلاف في الأحرُف التي نزل بما القرآن الكريم؛ فأجمع الصَّحَابَة على جمع القرآن الكريم على حرفٍ واحد وإحراقِ بقية الأَحرُف؛ حتى لا تَنتشِر الفُرْقَة في الدين بين المسلمين؛ فكان له دورٌ عظيم.

## المسألة الثالثة: سلامةُ القرآن الكريم من التّحريف:

سلِم القرآن الكريم من التَّحريف سلامةً لم تتهيَّأ للكتب السابقة؛ فهذا القرآن الذي بين أيدينا الآن هو نفسه القرآن الذي كان بين يدي الصَّحَابَة، وهو نفسه القرآن الذي نزل به جبريل التَّكِينُ الْمُنْ

على النبي ﷺ، وهو الذي تَلاه على الصَّحَابَة ﴿ وَسِمِعُه منه الصَّحَابَة ﴿ وَسِمِعُه منه الصَّحَابَة ﴿ وَكَتَبُوهِ لَم يَتَغَيَّرُ منه حرف.

فالقرآن الذي ما بين الدفّتين ثما في أيدي الناس اليوم هو هو نفسه الذي نَزَل على النبي النبي الذي لا زيادة فيه ولا نقص، وهذا لم يتوفّر لأيّ كتابٍ من الكتب قديمًا وحديثًا، وقد ورد إلينا هذا الكِتَاب القرآن الكريم متواترًا بنقل الكافّة من الناس التي لا تقع تحت حصرٍ ولا عَدٍّ عن مثلها حفظًا وكتابةً، ولم يختلف في عصر من العصور عمّا في غيره، بل هو كتابٌ واحدٌ بلفظٍ واحد يجتمع أهل الأرض جميعًا على قراءته دون اختلاف بينهم لا في سورةٍ وآية، أو كلمة أو حركة.

وخير شاهد على ذلك: المسابقات العالميَّة التي تُعقَد في كثير من دول العالم للقرآن الكريم، ويَنضمُ إليها أجناسٌ من النَّاس من أنحاء شقَّ من العالم؛ فمن الصين ومن الهند ومن إيران ومن البلاد العربية والإفريقية والأوروبية والأمريكية، وكلُّهم يقرأُ نفسَ القرآن بنفسِ الترتيب ونفسِ الصور، لا يختلف أحد عن أحد؛ فهذا خيرُ دليلٍ على بقاء القرآن وحفظه.

#### الأدلة على حفظ القرآن الكريم:

- قال الله عَلَى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ أَلَى اللهِ عَلَى الله عَلَى حفظ هذا الكِتَاب، وبه يُحفَظ الدِّين وتقوم به الحجَّة إلى يوم الدين.
- وقال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَتَمَتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلَا ۚ لَا مُبَدِّلَ
   لِكَلِمَنتِهِ ۚ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الأنعام: ١١٥].

ومن وسائل هذا الحفظ: النّقل المتواتر؛ ومعروفٌ أن أيّ موضوعٍ أو معلومةٍ أو خبر: إذا نُقِل نقلًا متواترًا فلا يُنظَر حتى في أحوال الرُّواة من حيث العدالة أو الضبط ونحو ذلك؛ لأن النّقل المتواتر يَطغَى على جميع العيوب.

# المسألة الرابعة والأخيرة: المَنهَج في تفسير النَّصِّ القُرآنيِّ:

وقد اتفق العلماء على منهج تفسير القرآن الكريم وهو:

المَنهَج الأول: طلب معرفة معنى النَّصّ من القرآن نفسه:

والمقصود: تفسير القرآن بالقرآن، وهذا خير تفسيرٍ وأصدق تفسيرٍ، وهي من أفضل طُرُق التفسير؛ أن يعرف مراد المتكلم من

كلامه نفسه حسب قواعد لغته التي يتكلم بها وحسب طريقته وعادته في الكلام فيفسِّر كلامه بعضَه ببعض.

#### ويسّر ذلك عدة أمور:

١ - أن القرآن عربيٌّ.

ودلٌ على ذلك: قول الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّاجَعَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًا ﴾ [الزخرف: ٣].

٧ - وأن القرآن مُنزَّةُ عن العِوَج والعُجمة.

#### والأدلة على ذلك:

- ✓ قول الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى : ﴿ قُوعًانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوجٍ ﴾ [الزمر: ٢٨].
- وقــــول الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ لِسَانُ الَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ
   أَعْجَمِيُّ وَهَاذَا لِسَانُ عَرَبِيُّ شُبِينُ ﴾ [النحل: ١٠٣].
  - ٣- أن الذي أُنزل عليه القرآن كان عربيًّا فَصيحًا وهو محمد علي.
    - ٤- وأن الذين خاطبهم بالقرآن كانوا عربًا فُصَحَاء.

فجرى الخطاب بالقرآن على مُعتادِه كما في لسائهم لفظًا ومعنى؛ ولهذا قال الإمام الشافعي على "لا يَعلَم من إيضاح جُمَل علم الكِتَاب أَحَدٌ جَهِل سعة لسان العرب وكثرة وجوهه وجمَاع معانيه وتفرّقها، ومن عَلِمَه وأَتقَنَه -أي: من علم هذا اللسان بأساليبه

ومعانيه - انتَفَت عنه الشُّبَه التي دخلت على من جهل لسانها"؛ فلهذا الذي يجهل لسان العرب لا يستطيع أن يفهم القرآن أو أن يُفسِّر القرآن الكريم؛ ولهذا قال الإمام الشاطبي: "لا يجوز لأحد أن يتكلم في الشريعة حتى يكون عربيًّا أو كالعربي في كونِه عارفًا بلسان العرب".

#### ما المقصود هنا بالعربي؟

لا يُقصد به عِرْقٌ ولا جِنس؛ وإنما المقصود كما يقال: العربية لسان، وكان معظم أهل العربية من الأعَاجِم كسيبويه وغيره.

وهذا هو المقصود بالعربي أي: بالغًا فيه مَبَالِغهم.

#### وذكر الإمام الشافعي في كتابه الرسالة:

- "فالعرب تُخاطب بالشيء عامًا ظاهرًا تُريد به العام الظاهر،
  - لكنها أيضًا تُخاطب بالشيء عامًّا ظاهرًا تريد به الخاص،
    - وظاهر يُعرَف في سياقه أنه لا يُراد به غير ظاهره.

كل هذا موجود عِلمُه إما في أول الكلام أو في وسطه أو في وسطه أو في آخره.

- والعرب تتكلم بالشيء تعرفه بالمعنى دون الإيضاح باللفظ.
  - وتُسمِّي الشيء الواحد بالأسماء الكثيرة.

- وتُسمِّي الاسم الواحد المعاني الكثيرة. وهكذا القرآن نزل بهذا الأسلوب". أمثلة لأساليب القرآن الكريم:
- العام الظاهر مع بقائه على عمومه، مثل: قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ : ﴿ وَمَا مِن دَابَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللّهِ رِزْقُهَا ﴾
  [هود: ٦]، فهذا عام يُراد به العام؛ فأيُّ دابة في الأرض هي مرزوقة من الله عَيَلٌ؛ فهذا عام لا خصوص فيه، ولا يُستثنى منه شيء.
- عام يُراد به الخصوص مثل: قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ النَّاسُ اللَّهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا ﴾ [آل عمران: ١٧٣]، فالمراد الناسُ هنا: بعضُ الناسُ ليس كلُّ الناس، بل جاء في رواية أنه شخص واحد، فالذين قال لهم الناس: هو واحد لكن بسبب عِظم ما قاله فكأنما كلِّ النَّاس قالوه.
- ما يُعرَف معناه في سِياقه، مثل: قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةٍ كَانَتُ طَالِمَةً وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ اللهُ فَلَمَا مَا خَرِينَ اللهُ فَلَمَا المَا مَنْ اللهُ فَلَمَا المَا المُوالِقَالَ المَا ا



هنا: أهلها ليس المنازل ولا الأسواق ولا الشوارع؛ وإنما المراد أهلها، فإن هذا عام يُراد به الخاص.

- ومن أساليب القرآن: أنه قد يُوجِز في موضوع ما ويُفصِّل فيه في مكان آخر؛ مثل: قصةِ فرعون وموسى؛ فقد أُوجزَهَا في سُورٍ وفصَّل فيها في سُورٍ أخرى، وذلك حسب الهدف من السورة.
- ومن الأساليب: أن يَرِدَ النّصُّ مطلقًا في موضع ثم يُذكرُ مقلدًا موضع ثم يُذكرُ مقلدًا موضع ثم يُذكرُ مقلدًا موضع آخر؛ إما متصلًا أو منفصلًا، مثل: قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ ﴾ [الأنعام: ٨٢]، فقال الصَّحَابَة ﴿ للنبي ﷺ: وأيننا لم يَظلِم يا رسول الله؟ فنزّل سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣]، فليس هو أيُّ ظلم كما يَظلِم الإنسان أخاه أو نفسه، وإنما المقصود بهذا الظلم في هذه الآية: الشرك.
- وقد يرد النص عامًا في موضع ويرد مخصصًا في موضع
   آخر، مثل: قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ
   وَلا خُلَةٌ وَلا شَفَعَةٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٤]، فنفى عموم الخلَّة والشفاعة

فلا تنفع صاحبها، لكن في موضع آخر قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ ٱلْأَخِلَا مُ يُومَيِذٍ بِمَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُولًا إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [الزخرف: ٦٧] أي: خُلَّة المتقين تنفع يوم القيامة.

فالمفسِّر يحتاج أن يجمعَ الآيات في الموضوعِ الواحد وينظرَ فيها مجتمعةً؛ لأنه قد يكون بينهما إطلاق وتقييد وخصوص وعموم وهكذا.

# المَنهَج الثاني: طلب معرفة النَّصِّ القُرآنيِّ من سنة النبي ﷺ:

أفضل طريقةٍ -كما سلف- لتفسير القرآن وفهمه هو:

- ١. القرآن نفسُه.
- ٢. فإن لم يتيسر فهم النّص القُرآني من القرآن نفسِه طلبه المفسر من سنة النبي على فهي: البيان للقرآن الكريم، ونحن نعرف أن علاقة السنة بالقرآن الكريم علاقة مُؤكِّدة، أو مُفسِّرة، أو مُبيّنة، أو مُخصِّصة إلى آخر ما هُنالِك من العلاقات.

#### الأدلة على ذلك:

• قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا ٓ إِلَّكَ ٱلْكِئَبِ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمُ بَاللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِئَبِ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا آرَنكَ ٱللَّهُ ﴾ [النساء: ١٠٠].



- وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلْيَكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ
   إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤].
- وقال سُبْحانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَمَا ءَائَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـ ذُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ
   فَانَنَهُواْ وَاتَقُوا ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ [الحشر: ٧].

فيتبيّن من هذه الآيات أن علاقة النبي على بإيضاح القرآن الكريم وتفسيره علاقة وثيقة، وقد قال على: "ألا إني أوتيت القرآن ومثله معه"(١)، أي: ينزِل بالسُّنة الوحي كما ينزل بالقرآن الكريم، وقد ذكر ذلك العلماء؛ ولهذا لا نستطيع القيام بكثير من العبادات، بل بأصول الفرائض كالصلاة والصيام والزكاة والحج إلا عن طريق السنة.

### فالسنة هي التي جاءت ووضَّحت كلَّ شيء، مثل:

✔ الأركان والواجبات والمحظورات.

✔ المستحبات والمكروهات.

✓ والهيئات والأوقات.

✓ والمقادير والأنظمة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في سننه (٢٠٤)، وأحمد في المسند (١٦٥٤٦)، وقال الألباني في السلسلة الصحيحة (٨٧١/٣): "صحيح".

وكل ذلك على نحو من التَّفصيل لم يَرِد في القرآن الكريم؛ ولهذا قال العلماء: "حاجة القرآن من السنة أعظم من حاجة السنة إلى القرآن" فالسنة هي: البيان العمَلييّ والتَّفصيليّ لكثير ممّا ورد في القرآن الكريم.

إذا؛ الطريقة الثانية والمنهج الثاني للتفسير هي: أن نلجأ إلى السنة النبوية لفهم معاني القرآن الكريم.

# المَنهَج الثالث: طلب معرفة النَّصِّ القُرآيِّ من أقوال الصَّحَابَة ﴿:

ولما تعذَّر فَهْمُ النَّصَّ القُرآيَّ من السنة = طلبَهُ المفسِّرون من أقوال الصَّحَابَة فَهُمْ أعلم الناس بذلك.

### فالصَّحَابَة لهم خصوصيَّة وذلك لعدة أمور:

- أن لهم من الفهم والعلم والعمل الصالح ما ليس لغيرهم، لا سيّما من علمائهم الكبار: كالخلفاء الأربعة الراشدين في والأئمة الأعلام؛ كعبد الله بن مسعود في الذي قال: "والذي لا إله إلا هو ما من كتاب الله سورة إلا أنا أعلم حيث نزلت، وما من آية إلا أنا أعلم فيم نزلت، ولا أعلم أحدًا هو أعلم بكتاب



الله عندي تبلغُه الإبل لركِبتُ إليه"، أي: لو أعرِفُ واحدًا أعلم مني في آية وكان بعيدًا لا يُؤتي إلا بالمطايا والإبل لركبت إليه.

شهادة النبي على لبعض أصحابه بهذا الفضل، كما سُمِّي ابن عباس عباس عباس الأمة وتُرْجُمَان القرآن؛ وذلك ببركة دعاء النبي له بقوله: "اللهم عَلِّمهُ الكِتَابِ"(١).

# المَنهَج الرابع: طلبُ النَّصِّ القُرآنيِّ من أقوال التابعين:

وإذا لم نجد في أقوال الصَّحَابَة ما يكفينا ويُعِيننا على فهم المراد، فقد رجع كثيرٌ من الأئمة إلى: أقوال التابعين الذين عاشوا مع الصَّحَابَة في وعَايَشُوهم وسمعوا منهم وجَالسُوهم واستفادوا من علمهم، لا سيَّما كبار التابعين ومنهم:

١. مجاهد بن جبر؛ فقد كان آيةً في التفسير، وقد قال عن نفسه:
 "لقد عَرَضتُ القرآن على ابن عباس شه ثلاث عرضات،
 أقف عند كل آية أسأله: فيمَ أُنزِلت؟ وفيمَ كَانَت؟"(٢)، فهذا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٥).

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (٤٥٠/٤).

حريٌ أن نأخذ التفسير منه؛ فهو عَرَض القرآن على تُرُجمان القرآن ابن عباس ثلاث عرضات.

- ۲. سعید بن جُبَیر.
- ٣. وعِكرِمَة مولى ابن عباس.
  - ٤. وعطاء بن أبي رباح.
    - ٥. والحسن البصري.

وغيرهم كثير من التابعين الذين استفادوا علم القرآن الكريم وتفسيره من الصَّحَابَة ، ويُؤخَذُ منهم تفسير القرآن الأسباب عدة منها:

- √أنهم أقرب عهدًا بنزول القرآن.
- √وأعرف من غيرهم بلغته وأساليبه.
  - √وأكثرهم حفظًا للسنن والآثار.
- ✓ وأنهم من أهل القرون المفضلة المشهود لها بالخبر الصحيح.

والدليل على أهم من خير القرون: قول النبي على الهم من خير الناس قرني، ثم الذين يلوهم، ثم الذين يلوهم "(١)، وهذه الخيريَّة هي خيريَّةُ علم وإيمانٍ وعمل صالح.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري (٦٤٢٩)، ومسلم (٢٥٣٣).



## الخلاصة: القرآن مقدمةُ المصادر في مسائل الاعتِقَاد:

فالمقصود إذا من خلال التفصيل الذي سبق: بيانُ أن القرآن الكريم يأتي في مقدمة المِصادِر التي يَستَقِي منها أهل السنة والجماعة مسائل الاعتِقاد، وغيرها من مسائل الأحكام.

وأن الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَىٰ هو الذي تَكلَّم به، وأنزله على رسوله على الله بواسطة جبريل التَّكِيُّنِ، وقد تَكفَّل الله بحفظِه وصيانته عن الزيادة والنقصان، وهو الآن على ما كان عليه يوم أن نَزَل، لا زيادة ولا نقصان.





#### مسائل المصدر الثاني:

- ١- أن السُّنَّة وحيِّ من عند الله عَجَلَّ -كما القرآن الكريم-.
- ٢- أنها محفوظة وجدرت من عناية الحفظ ما وجدرت كما القرآن الكريم-.
- القرآن الكريم حجة؛ فمنزلة السُّنَّة كمنزلة القرآن الكريم.

## المسألة الأولى: أن السُّنَّة وحى من عند الله عِلى:

السُّنَّةُ وحيٌ من عند الله عَجَلَّ، وإن كانت وحيًا غير متلوَّة كما القرآن الكريم، لكنه وحيٌ ملفوظٌ بألفاظ النبي عَلَيْ ومعانيه من الله عَلَيْ.



فمعاني أحاديث النبي الله أو معاني السُّنَة كان ينزل بها جبريل الطِّنِيِّ كما ينزل بالقرآن الكريم، أو ينفثُ بما في روع النبي الله عليه وفؤاده.

الدليل: جاء في الحديث: "إن الروح الأمين –أي جبريل العَلِيْنِيلًا – قد أَلقَى في رُوْعِي –أي: أَلقَى في نفسي أو في عقلي أو في قلبي أو في فؤادي – أنه لن تموت نفس حتى تَستَوفي رزقها، فاتقوا وأجملوا في الطّلب "(۱)؛ فهذه السُّنَّة عن طريق الإلهام، وهنا تختلف عن القرآن الكريم في طريقة الإيجاء بها.

## طُرُق الوحى بالسُّنَّة:

١- قد يأتي الوحي على النبي ﷺ منامًا.

٢ - وقد يأتي إلهامًا.

٣- أو قد يكون اجتهادًا من النبي على والله عَلَى يُؤيِّدُه ولا يُخطِّؤُه؛
 فالرسول على قد يقول أو يفعل باجتهاد منه في حدود ما
 تعلَّمه من مقاصد الشريعة وقواعِدِه الحكيمة، وهذا الاجتهاد:

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك (٧٩٣٩)، وابن حِبَّان في صحيحه (٣٢٢٧)، وقال الألباني في السلسلة الصحيحة (١٠٨٨/١): "صحيح بمجموع طرقه".

- إما أن يقرَّر عليه وبالتالي يَرجِع إلى حقيقة الوحي.
- أو لا يقرّر فيُنَبَّه إلى الصواب، ويكون الصواب هو: الوحي.

## الأدلة على أن السُّنَّة وحيٌّ من الله عَلى:

والأدلة على كون السُّنَّة من الوحي كثيرة، وهي ترجع إلى الكِتَاب والسُّنَّة نفسها وإجمَاع المسلمين، وإلى النَّظَر الصَّحِيحِ أي: الاستِدلال العقلي.

### دلالة القرآن على أن السُّنَّة وحى:

الدليل الأول: قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوكَ اللهُ اللهُ عَنِ الْمُوكَ اللهُ اللهُ عَنِ الْمُوكَ اللهُ إِنْ هُوَ إِلَّا وَمَّى يُوحِينَ ﴾ [النجم]، فهذا عام في جميع ما ينطق به على ولهذا قال النبي على لعبد الله بن عمرو بن العاص على: "اكتُب فَوالَّذي نفسي بيده، ما يخرج منه -أي: من في النبي على - إلا حق"، وأوماً نفسي بيده، ما يخرج منه -أي: من في النبي على - إلا حق"، وأوماً على باصبعه إلى فيه (۱).

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري (١١٣)، ومسلم (٢٣٧٩).

...(5)

وهذه الحادثة لها مناسبة وهي: أن قريشًا قالت لعبد الله بن عمرو بن العاص عن "أتكتب كلّ شيءٍ تسمعه من النبي يهي ورَسولُ الله على بَشَرٌ يتكلم في الغضب والرضا"، فأمسَكَ عن الكِتَابة حتى ذكر وشكى ذلك إلى الرسول على فذكر له الحديث: "اكتب فوالذي نفسي ما يخرج منه إلا حق"؛ فهذا دليل على أن السُّنَة من الوحي.

الدليل الثاني: قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿وَاذْكُرُواْ يَعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِئْبِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ ﴾ [البقرة: ٢٣١].

الدليل الثالث: ﴿ وَاذْكُرْ صَ مَا يُتَاكَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَتِ اللَّهِ وَاذْكُرْ صَايَتَاكَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَتِ اللَّهِ وَالْحِدَابِ: ٣٤].

قال الشافعي عن "فسمعت من أرضَى من أهل العلم بالقرآن يقول: الحكمة سنة رسول الله على"، وهذا يُشبِه ما قال والله أعلم؛ لأن القرآن ذُكِرَ وأُتْبِعَتْه الحكمة، وهذا في كثير من المواضع في القرآن الكريم، وقال عن "وذكر الله مِنْتَه على خلقه بتعليمهم الكِتَاب والحكمة، فلم يَجُز والله أعلم أن يُقالَ الحكمة هاهنا إلا سنة رسول الله على ".

ونقل القرطبي عن أهل العلم بتأويلِ تفسيرِ الحكمة هنا بالسُّنَة، فإذا كانت الحكمة معناها السُّنَة، والله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَىٰ قَرَن بين الكِتَاب والسُّنَة في الإنزال، فهذا يقتضي كونها من عند الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَىٰ والأدلة كثيرة.

#### الدلالة السنيَّة على أن السُّنَّة من الوحى:

وهذا له وجوه كثيرة ومنها:

- قوله ﷺ "ألا إني أوتيت الكِتَاب ومثله معه"(¹)؛ فالمثل هذا
   هو: السُّنَّة.
- قوله ﷺ: "إن الروح الأمين قد أَلقى في رُوْعِي"(٢)، والروح الأمين هو جبريل الطّيكيّ، وأَلقى في روع النبي ﷺ أي: القلب أو الفؤاد، وفي رواية: "إن رُوحَ القُدُس قد نَفَث في

(۱) أخرجه أبو داود في سننه (٤٦٠٤)، وأحمد في المسند (١٦٥٤٦)، وقال الألباني في السلسلة الصحيحة (٨٧١/٣): "صحيح".

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك (٧٩٣٩)، وابن حِبَّان في صحيحه (٣٢٢٧)، وقال الألباني في السلسلة الصحيحة (١٠٨٨/٦): "صحيح بمجموع طرقه".

...(6) (77)

رُوْعِي"(١)، وفي رواية أخرى: "هذا رسول رب العالمين جبريل نفث في رُوْعِي"(٢).

قال الشافعي هي الفي الفي في رُوعِه: سنَّتُه وهي الحكمة التي ذكر الله".

#### دلالة الإجمَاع على أن السُّنَّة من الوحى:

نقل الإمام الشوكاني اتفاق العلماء على أن السُّنَّة المطهرة مستقلَّة بتشريع الأحكام، وأنها كالقرآن في تحليل الحلال وتحريم الحرام، ونقل ذلك ابن حزم وغيرهم من الأئمة نقلوا الإجماع في ذلك.

# دلالة النَّظُر الصَّحِيح على أن السُّنَّة من الوحي:

أولا: أن النَّقل والعقل دلَّا على عصمة النبي على عن الخطأ في تبليغ الرسالة وفي كُلِّ ما يُضِيفه إلى الله وينسبُه إليه فهو معصوم، وهذا

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم في المستدرك (٢١٣٤)، وابن ماجه في سننه (٢١٤٤)، وأحمد في مسنده (٢٨٥٩)، وقال الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٠٠/٦): "الحديث صحيح وله شواهد تقوّيه".

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك (٢١٣٤)، وأحمد في مسنده (١٧٣٦٦)، وقال الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٠٠/٦): "صحيح".

لا يستقيم إلا إذا كان ما يقوله على من السُّنَّة = وحيٌ من عند الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ؛ لأن الدليل على العصمة قام من جهة كونه على مبلِغًا عن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، لا من جهة أخرى كما قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ وَإِن لَدَ تَفَعَلْ فَا بَلَغَت سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ وَإِن لَدَ تَفَعَلْ فَا بَلَغَت سُبُحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ يَتَابُّهُ الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ وَإِن لَدَ تَفَعَلْ فَا بَلَغَت رَسَالَتَهُ وَاللّهُ يَعْمِمُكُ مِن النّاسِ ﴾ [المائدة: ٢٧]، فعقلًا أن السُّنَّة هي كالقرآن، وكلُّ مَا ينسِبُه الرسول على إلى الله وَعَلَى فإن هذا وحي.

ثانيًا: أن النبي على هو محل قدوة وأسوة، فلا بد أن يكون كل ما صَدَر عنه من أقوال أو أفعال أو تقريراتٍ هي من الوحي، إلا أن يستثني ذلك في بعض المواقف فيقول: هذا اجتهادٌ مني.

#### والاجتهاد على أحد حالين:

- إما أن يُقَرُّ عليه فيكون وحيًا.
- وإما أن يُهدَى فيه إلى الصواب وبالتالي يكون وحيًا.

# المسألة الثانية: أن السُّنَّة محفوظةٌ؛ لأنه وحي:

فهذه السُّنَّة وَجَدَت من الحفظ ما وَجَدَهُ القرآن الكريم؛ لأنه وحي، وعلاقة السُّنَّة وثيقة بالقرآن الكريم شرحًا وبيانًا وتخصيصًا ونسحًا على قول كثير من أهل العلم، وكما قيل: "حاجة القرآن إلى السُّنَّة أعظم من حاجة السُّنَّة إلى القرآن"؛ فهي الشَّرحُ العمليّ

...(G) (TA)

والتفصيليّ للقران الكريم، فلابد إذا حُفِظ الأصل = أن يُحفظ هذا البيان والشرح والتوضيح؛ ولهذا استدل كثير من العلماء على أن السُّنَة محفوظة كما قال ابن حزم: "فَصَحَّ بذلك أن كلامه على كله محفوظ بخفظ الله عَلَى مضمون لنا أنه لا يَضِيع منه شيء؛ فهو منقول إلينا كله، فلله عَلَى الحجة علينا أبدًا".

وهذا لا يتنافى مع وجود أحاديث ضعيفة أو موضوعة، بل هذا من الحفظ؛ كوننا نعرف أن هناك أحاديث ضعيفة أو موضوعة، وإلا لاختلط الصحيح بالضعيف بالموضوع، ولقال من شاء ما قال.

#### وسائل حفظ السُّنَّة:

#### وكان لحفظ السُّنَّة وسائل متعددة ومتنوعة فمنها:

✓ما يرجع للنبي ﷺ وإلى طريقته في تثبيت السُّنَّة في نفوس
 أصحابه ﷺ.

✓ ومنها ما يرجع إلى الصَّحَابَة ﴿ وشدة عنايتهم بحديث رسول الله ﷺ، وقد شاركهم التابعون لهم بإحسان في كثير من هذه الفضائل.

✔ ومنها ما يرجع إلى تدوين السُّنَّة في الكتب والمصنفات.

✓ ومنها ما يرجع إلى ما وضعه العلماء من القواعد والمناهج؟ لحفظ السُّنَّة من الدَّخِيل والموضوع.

أمثلة ذلك: ورد في مثل هذا أمثلة كثيرة ومتعددة ومنها:

## أولًا: أثر النبي ﷺ في حفظ السُّنَّة:

كان للنبي ﷺ أكبر الأثر في حفظ سنته، ولذلك شواهد ووسائل عدة من ذلك:

- طريقته على في التّحدُّث إلى أصحابه في؛ فكان في يُعِيد ما قاله ثلاث مرات؛ كما قال أنس بن مالك في: "كان في الذا تكلّم كلمة أعادها ثلاثًا حتى يُفهَم عنه"، فكان الرسول في حريصًا على إفهام أصحابه في؛ ولذلك كان يُردِّد ويُعِيد ما قاله.
- ومن الوسائل: أن النبي كلا كان يَتحدّث في تُؤدّة ووضوح؛ كما قالت عائشة هي: "لا يسرد الحديث سردًا، بل لو شاء العادّ أن يُحصِيه أحصاه"، أي: لو أن أحدًا يريد عدّ كلمات النبي كلا لاستطاع ذلك؛ لأنّ الرسول كلا كان يتحدّث في تُؤدّة ولم يكن "يسرد الحديث سردًا"، أي: سريعًا.



• ومن الوسائل كذلك: أن النبي والمحان يُرَغِّب في طلب العلم وسماع الحديث وضبطه، ثم أدَائِه إلى غيره مضبوطًا معفوظًا من غير تغيير ولا تبديل؛ كما في الحديث المشهور عن معاوية عن معاوية عن النبي في يقول: "من يُرِد الله به خيرا يُفقّهه في الدين"(١).

وكذلك حديث: "من سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا سهَّل الله له به طريقًا إلى الجنة"(٢) إلى آخر الحديث.

وكذلك حديث: "نَضَّر الله امراً سمع منَّا شيئًا فحفظه حتى يبلِّغه غيره، فرُبَّ حاملِ فقه إلى من هو أَفقَهُ منه، ورب حامل فقه ليس بفقيه"(٣).

• ومن الوسائل كذلك: تَوَعُّدُه عَلَيْ الشديد بالنار لمن كَتَمَ عِلْمًا أو كَذَب عليه متعمدًا، وأَمْرُه الصيانة لحديث النبي عليه أن يتقوَّل عليه أحد من الناس بما لم يقله؛ فقد قال رسول الله

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري (٧١)، ومسلم (١٠٣٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۲۹۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في سننه (٢٦٥٨)، وأبو داود في سننه (٣٦٦٠)، وابن ماجه في سننه (٢٣٠)، وقال الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٠٥/١): "صحيح".

عَلَيْ: "من سُئِل عن علمٍ فكتَمَه ألجَمَه الله بلجامٍ من نار يوم القيامة"(١).

وقوله ﷺ: "من كذب عَلَيَّ متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار "(٢).

وكثير من العلماء يُكفِّرون من استَحَلَّ الكذب على النبي النبي فهذا التحذير وهذا التشديد كان له أثرٌ عظيم جدًّا في تحرِّي الصَّحَابَة في ومن بعدهم من أهل العلم الصدق والدقَّة في نسبة الكلام إليه على لفظًا ومعنى.

• ومن ذلك ما قاله عمرو بن ميمون: "ما أخطأني ابن مسعود على عشية خميس إلا أتيته فيه"، أي: أن ابن مسعود كان له درس كل خميس، وكان يحرص عمرو بن ميمون على حضور هذا الدرس.

قال: "فما سمعته يقول بشيء قط قال رسول الله علي" أي: أن ابن مسعود عليه إذا ذكر حديثًا يُنسب إلى النبي علي ولم يكن

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في سننه (٣٦٥٨)، والترمذي في سننه (٢٦٤٩)، وابن ماجه في سننه (٢٦١)، وقال الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٠٥/١): "صحيح".

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٢٩١).

...(G) (VY)

ضابطًا للألفاظ يتحرّى ذلك، قال: فلما كان ذات عشية قال: "قال رسول الله على"، فنكّس ابنُ مسعود رأسه، قال: فنظرتُ إليه فإذا هو قائم محلّلة أزرًار قميصه قد غرقت عيناه وانتفحّت أودَاجُه"، وكل هذا خوفًا من أن ينسِب إلى النبي على ما لم يقله! ثم قال ابن مسعود: "أو دون ذلك، أو فوق ذلك أو قريبًا من ذلك أو شبيهًا بذلك"، أي: اعتبروا ما سمعتموه أنه هو قول النبي على أو قريبًا منه أو شبيهًا به، فهذا كله من باب التحرّي ألّا ينسِبَ إلى النبي على شيئًا لم يقله.

## ثانيًا: أثر الصَّحَابَة ﴿ فِي حفظ السُّنَّة:

ولذلك أمثلة كثيرة:

الوجه الأول: ما اختص به الصَّحَابَة الله عَلَيْ وعظيم الاهتمام به والعناية به.

مثال: فقد أخرج البخاري في أنه قال: قيل لعمرو بن سعيد وهو يبعث البعوث إلى مكة: "ائذن لي أيها الأمير أُحدِّثك قولًا قام به النبي في الغد من يوم الفتح، سَمِعَته أُذُنَاي وَوَعَاهُ قَلبي وأبصَرتهُ عَينَاي حِينَ تكلّم به"، فانظروا إلى هذا الرجل كيف يصف تلقِّيه عن

النبي عَلَيْ الحديث، فكل أدوات الاستقبال عنده تَهَيَّأت لتلقِّي الحديث عن النبي عَلَيْ!

وعن أبي هريرة على قال: قلت يا رسول الله: من أَسعَد الناس بشفاعتك يوم القيامة؟: قال: "يا أبا هريرة لقد ظَنَنت ألَّا يسألني عن هذا الحديث أحدُّ أول منك لِمَا رأيتُ من حرصك على الحديث "(١)؛ فهذه الشهادة منه على لأبي هريرة على أله من أحرَصِ الناس على الحديث.

الوجه الثاني: من وسائل حفظ الصَّحَابَة كذلك مذاكرهم مع الرسول رضع بعضهم البعض، ومراجعتِه ولله فيما أشكل عليهم فهمه.

مثال: عن أبي مُلَيكة أن عائشة هم زوج النبي كانت لا تسمعُ شيئًا لا تعرفُه إلا رَاجَعت فيه حتى تعرفَه.

وأنس بن مالك على قال: "كنا نكون عند النبي على فنسمع منه الحديث فإذا قُمنًا تَذَاكَرنَاه فيما بيننا حتى نحفظه".

كما أن النبي على حينما يأتيه الوحي يجمع الصَّحَابَة ويتلو عليهم ويكتب عنه الكتبَة، ويراجع مع الكتبَة، وجبريل العَلَيْلِ يأتي

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩٩).



ويراجع مع النبي و كل هذا للمحافظة على القرآن، أيضًا الصَّحَابَة كانوا يفعلون ذلك مع الحديث فيراجعونه مع بعضهم البعض.

الوجه الثالث: دعاؤُه ولله البعض أصحابه بالتَّمكُّن؛ فهناك بعض الصَّحَابَة لهم خصوصيّة.

مثال: أبو هريرة على راوية الإسلام؛ فقد شَكَى أبو هريرة إلى النبي على فقال: "يا رسول الله إني أسمع منك حديثًا كثيرًا أنساه"، فقال له النبي على: "ابسط رداءك" قال: "فبسطتُه"، فغرَف بيديه ثم قال: "ضُمّه" فما نسيت شيئًا بعده"(١).

الوجه الرابع: ومن الوسائل احتياط الصَّحَابَة في رواية الحديث وتثبُّتهم في قبوله؛ فالحديث رواية وقبول، فكانوا يَتثبَّتون ويحتاطون في ذلك سواءً إذا رَوَوْا الحديث أو تلقَّوه؛ وذلك خشية الوقوع في الخطأ، والصيانة للسنة من الدَّخيل.

مثال: يقول عبد الرحمن بن أبي ليلى: "أدركتُ عشرين ومائة من الأنصار من أصحاب رسول الله على ما منهم رجل يُسأل عن شيء إلا وَدَّ أن أخاه كَفَاه"؛ ولهذا ورد أنهم كانوا يَتَدافَعُون الفُتيا،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١١٩).

**ولا يحدِّث أحدُهم حديثًا إلا يودُّ أن أخاه كَفَاه**، وهذا كله من باب التحرِّي.

الوجه الخامس: ومن الوسائل التي تُحافظ على السُّنَة: الرحلة في طلب العلم وطلب الحديث، والحرص على العلو في الإسناد، فكان الصَّحَابَة في يسافرون في طلب الحديث، حتى لو كان حديثًا واحدا.

...(V)

لسمع من النبي إلى الله على الباب: "فسرتُ إليه شهرًا حتى قدمت عليه الشام فإذا عبد الله بن أنيس فقلتُ للبوَّاب الذي في الباب: قل له: جابر على الباب، فقال: ابن عبد الله؟ قلت: نعم، فخرج يَطأُ ثوبه فاعتَنَقّني واعتَنَقتُه" وكلاهما صحابي، فقلتُ: "حديثُ بلغني عنك أنك سَمعتَه من رسول الله في في القصاص فخشيتُ أن تموتَ أو أموتَ قبل أن أسمعَه، فقال: "سمعت رسول الله في يقول: كذا وكذا" الحديث(۱).

الوجه السادس: ومن الوسائل كذلك: كتابة بعض الصَّحَابَة الحديث عن رسول الله على وذلك في عصره.

مثال: فعل عبد الله بن عمرو بن العاص مثال: فعل عبد الله بن عمرو بن العاص مثال: فعل عبد الله بن عمرو بن العاص مثال إلى النبي بالحق لا قريش اشتكى إلى النبي بالحق الله هذا منه إلا حقًا"(٢)، وشهد أبو هريرة منه إلا حقًا"(٢)، وشهد أبو هريرة منه أحدٌ أكثر حديثًا عن النبي على مني فقال: "ما من أصحاب النبي على أحدٌ أكثر حديثًا عن النبي على مني مني النبي عمرو، فإنه كان حمرو من أبي هريرة مني الله عن عمرو فإنه كان

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في مسنده (١٦٠٤٢) وقال الألباني في السلسلة الصحيحة (٢): "إسناده حسن".

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري (١١٣)، ومسلم (٢٣٧٩).

يكتُب ولا أَكتُب"؛ فأبو هريرة الله كان يعتمد على حافظته، وعبد الله بن عمرو إلى جانب الحافظة كان يَكتُب، وكانت له صَحِيفَة تسمى: الصَّادقة، أي: كل ما فيها حق وصدق.

## ثالثًا: أثر التابعين ومن بعدهم من أهل العلم في حفظ السُّنَّة:

تواصل حفظ السُنَّة أيام التابعين ومن بعدهم؛ فهناك اهتمام عظيم بالسُنَّة، ومن ذلك أنهم:

- حرصوا على حفظ الشُنّة وتوثيقها وضبطها.
- وتَثبَّتوا في قبولها، واحتاطوا في روايتها بكل وسيلة تطمئن إليها القلوب.
- وكَثُرَت فيهم الرحلات طلبًا للحديث والعلوِّ في الإسناد، واشتهر ذلك عنهم.

مثال: قال أبو العالية هي: "كنا نسمع الرواية عن أصحاب رسول الله هي ونحن بالبصرة، فلا نرضى حتى نركب إلى المدينة نسمعها من أفواههم" فهذه الرحلة في طلب الحديث وطلب العلم.

وكذلك استعانوا في ذلك بالمذاكرة والكِتَابة، مع ما لديهم من الدِّقة في الحفظ والضبط، ومع التقوى والورع ما يجعلهم أبعد الناس عن الخوض في دين الله من غير علم ولا هدى.



## مُيِّزات مرحلة التابعين لحفظ السُّنَّة:

#### غيزت هذه المرحلة بأمور عدة، من ذلك:

#### ١ - تدوين السُّنَّة:

فبدأ تدوينها وكتابتها وجمعها في عهد عمر بن عبد العزيز في، وذلك حين أمر العلماء من أمثال أبي بكر بن حزم وابن شهاب الزهري وغيرهم بجمع حديث رسول الله وذلك خشية دروس العلم، أي: ذهاب العلم واختفائه، واعتبر العلماء تدوين عمر هذا أول مرحلة في تدوين السُنَة.

ثم جاء عصر التصنيف فصُنِفت الأحاديث في الكتب الجوامع وفي المسانيد:

- إما بحسب الأبواب: الإيمان، الصلاة، الجهاد إلى آخره، كما فعل الإمام مالك في الموطأ والبخاري ومسلم في صحيحيهما وأصحاب السنن.
- وإما بحسب الصَّحَابَة وهي التي تعرف بالمسانيد، كمسند الإمام أحمد ابن حنبل في وغيره من أصحاب المسانيد.

#### ٧ - صيانة السُّنَّة النبوية من الدَّخِيل مما لا يليق بها.

- إما بدافع التعصُّب لمذهب ما والانتصار له.
- أو لتأييد بدعةٍ ما أراد أصحابها لها أن تنتشر.
  - أو بدافع الحقد على الإسلام والضغينة عليه.
- أو بدافع التكشب الماديِّ الذي يكون بسبب الجهل، مثل
   ما وقع من بعض الزهاد ونحوهم.

إلى آخره من الأسباب؛ فكل ذلك ونحوه حَمَل العلماء النُّقَاد والجهابذة والمتجرِّدين منهم على تتبع الأحاديث ومعرفة طرقها ورواتها وأحوالها من العدالة والضبط، أو ما يُضادُّها متقيِّدين في ذلك بآداب عُليا وقواعد حكيمة.

قال الإمام الترمذي هي: "فما حملهم -أي: المِحَدِّثين - على ذلك عندنا -والله أعلم - إلا النَّصيحة للمسلمين، لا نظن أنهم أرادوا



الطعن على الناس أو الغيبة"، فهذا من باب الحرص؛ ولهذا جعلوا الإسناد من الدين.

والكلام على الروايات وإن كان قد بدأ في عهد النبوة إلا أنه كان في أضيق نطاق؛ فالوحي ما زال ينزل والرسول بين بين ظهراني أصحابه في، وإنما اتسع ذلك في العهود التالية لعهده في عيث كثر السهو وعظمت الغفلة، وبدأ الكذب والامتحان يظهر في الناس ولا سيّما بعد ظهور البدع والفتن؛ ولهذا اشتدت العناية بدراسة الحديث سندًا ومتنًا، ونظام ذلك في كتب الرواية وكتب الحديث وكتب الأسانيد والكلام عن الرجال إلى آخره.

وهذا تراثٌ عظيم يَفتَخِر به المسلمون في كل عصر: أَهَم حافظوا على دين نبيهم على.





## المسألة الثالثة: حجِّيّة السُّنّة النبوية:

وهذه قضية مهمة جدًّا وهي: أن السُّنَّة حجة في باب الاعتِقَاد وفي باب الأحكام، مثلها مثل القرآن الكريم؛ ولهذا حُفِظت وعُنِي العلماء بما أيَّما عناية.

#### الأدلة على حجِّيَّة السُّنَّة:

والأدلة على حجِّيَة السُّنَّة كثيرة، وهي ترجع إلى الكِتَاب والسُّنَّة نفسها وإِجمَاع المسلمين، وإلى النَّظَر الصَّحِيحِ أي: الاستِدلَال العقلي، ونُفصِّل في ذلك تِباعًا.

## أولًا: الدليل على حجِّيَّة الشُّنَّة من القرآن الكريم:

كون السُّنَّة حجة ذُكِر في القرآن الكريم كثيرًا، من ذلك: الأول: أن الله ﷺ جعل طاعة رسوله ﷺ من طاعته، ومن ذلك:



- قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ وَمَن تَوَلَى فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ [النساء: ٨٠].
- وقرن الله طاعته سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ بطاعة رسوله على فقال عَلَىٰ: 
  ﴿ يَا يُهُمُ اللَّذِينَ ءَامَنُوۤ الْطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ [النساء: ٥٩].
- فالأمر بطاعة الله عَلَى من خلال القرآن، وطاعة النبي على من خلال القرآن، وطاعة النبي على من خلال السُّنَة أيضا؛ فقد قال تعالى: ﴿وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَنَكُمُ عَنْهُ فَأَننَهُوا وَاتَقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَنكُمُ عَنْهُ فَأَننَهُوا وَاتَقُوا اللّه الله شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ [الحشر:٧].

وهذا كان معروفًا ومعمولًا به في عصور المسلمين كلها، إلا من شذَّ من أهل البدع.

الثاني: أن طاعة النبي كلا كطاعة الله كلا؛ ولهذا حدَّر الله عَلَى مُنافقة رسوله لله وتوعَّد من خالف بالخلود في النار ودل على ذلك:

- قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَلْيَحْدَرِ ٱلّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ
   فِتْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ ٱلِيدُ ﴾ [النور: ٦٣]، والفتنة فُسِّرت بأنها القتل وفسِّرت بأنها الشرك إلى غير ذلك.
- وقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ, فَإِنَّ لَهُ, نَارَ جَهَنَّمَ
   خَالِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ﴾ [الجن: ٢٣].

وقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ اللهُ دَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُو لِهِ مَا تَوَلَىٰ وَنُصَّلِهِ عَمْ اللهَ عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُو لِهِ عَمَا تَوَلَىٰ وَنُصَّلِهِ عَمْ عَمْ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

الثالث: جعل الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ طاعة رسوله على من لوازم الإيمان، وجعل مخالفته من علامات النفاق.

• فقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْفِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ مَتَّا مِنْ فَصَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ مَتَّا لِمَانَ ﴿ النساء: ٦٥] ؛ فالله عز وجل جعل الخضوع لتحكيم النبي على وما قاله النبي على من شرط الإيمان، والرضا بذلك وتسليم القلب به ودفع الحرج والضيق والمنازعة من القلب عما يقوله النبي على.

الرابع: يذكر الله المنافقين الذين خالفوا أمر الله فلم يطيعوه ولا أطاعوا رسوله، بل أظهروا الطاعة وقالوا بأفواههم ما ليس في قلوبهم.

فقال الله عَظَلَ: ﴿ وَيَقُولُونَ ءَامَنَّا بِٱللّهِ وَبِٱلرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتُولَّى فَرِيقُ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُولَكِيكَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النصور:٤٧]؛ فهذه في شأن المنافقين الذين ﴿ يَقُولُونَ بِأَفْوَهِهِم مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِم ۗ ﴾ [آل



.難

عمران: ١٦٧]؛ فيقولون بألسنتهم: آمنا بالله والرسول، لكن الدليل على هذا الإيمان الطاعة والانقياد والالتزام، فأين هو؟

- فقال الله وَ الله وَالله وَاله
- وله ذا قال سُبْحانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللهُ وَرَسُولُهُ وَأَمَرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٣٦].

فالله عَلَى أو رسول الله عَلَيْ إذا قضى أمرا فليس هناك خيار في مخالفة أمر الله أو مخالفة أمر رسوله عَلَيْ.

الخامس: أمر سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عباده بالاستجابة له وللرسول

• فقال الله عَجَكَّ: ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسۡتَجِيبُواْ بِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُّ لِمَا يُحَيِّيكُمُ ﴾ [الأنفال: ٢٤]؛ فالاستجابة لأمر الله ورسوله على فيه الحياة الحقيقية، فحياة القلوب الإيمان، وحياة الأبدان بالاستقامة، وبالتالي موت هذه القلوب يكون بالكفر.

ثُم أمرهم سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ برَدِّ ما تنازعوا فيه إليه وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله والله والل

جعل ذلك شرط في صحة الإيمان فقال بعدها: ﴿إِن كُنُّمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾.

## ثانيًا: الأدلة السُّنيَّة على حجِّيَّة السُّنَّة:

وهناك أدلة كثيرة من السُّنَة تدل على حجيتها ومن ذلك:

الدليل الأول: الحديث المشهور قال على: "لا ألفَيَنَّ أحدكم متكنًا على أريكتِه يأتيه الأمر مما أمرت به أو نميت عنه فيقول: لا أدري، ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه"(١)، وكأن النبي على يُخبِر عن حال من يُسَمَّون بالقُرآنيّين أو المشكِّكين في أحاديث النبي على أو الرّادين لها والطاعنين فيها؛ فيخبر عنهم على أنه سيأتي زمن فيأتي أحدهم ويقول: لا ألتزم بالسُّنَة ويطعن في السُّنَة؛ ولهذا جاء في رواية: "أن ما حرم رسول الله كما حرم الله".

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٦٠٥)، والترمذي (٢٦٦٣)، وابن ماجه (١٣) وقال الألباني في صحيح الجامع (١٣/٤): "صحيح".



بليغة وفيها: "فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديّين تمسّكوا بها وعُضُّوا عليها بالنواجذ" إلى آخر الحديث<sup>(١)</sup>.

الدليل الثالث: حديث في حجَّة الوداع، وحجة الوداع فيها دلالات خاصة؛ فهذا آخر عهد النبي والناس قال: "يا أيها الناس إلى قد تركت فيكم ما إن اعتصمتم به فلن تَضلُّوا أبدًا: كتاب الله وسنتي "(٢)، فذكر القرآن وذكر السُّنَّة، وهذا يقتضي أن السُّنَّة باقيةً ما بَقِيَ الكِتَاب محفوظةٌ ما حُفِظَ الكِتَاب -وهو القرآن-.

الدليل الرابع: قوله ﷺ: "نضَّر الله أمراً سمع منا شيئا فبلَّغه كما سمع، فربَّ مبلَّغ أوعى من سامع".

إلى آخر الأحاديث التي تدل على حجيتها.

## ثالثًا: دلالة الإجماع على حجِّيَّة السُّنَّة:

وكثير من العلماء ذكروا الإِجمَاع على حجِّيَّة السُّنَّة؛ كالإمام الشافعي حيث قال: "ولا أعلم من الصَّحَابَة ولا من التابعين أحدا

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في مسنده (۱۷۱٤٤)، وأبو داود في سننه (۲۰۷۵)، وابن ماجه في سننه (۲۲۲) وقال الألباني في السلسلة الصحيحة (۲/۲۰): "إسناد صحيح رجاله كلهم ثقات".

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۱۲۱۸).

أُخبِرَ عن رسول الله على إلا قبِلَ خبره وانتهى إليه وأثبت ذلك سنة، وصنع ذلك الذين بعدهم من التابعين والذين لقيناهم، كلُّهم يُثبتوا الأخبار ويجعلها سنةً يُحمَدُ من تبعها ويُعَاب من خالفها، فمن فارق هذا المذهب كان عندنا مُفَارِقَ سبيل أصحاب رسول الله على وأهل العلم بعدهم إلى اليوم، وكان من أهل الجهالة"، وذكر مثل كلام الشافعي كثيرٌ من العلماء.

# رابعًا: دلالة النَّظُر الصَّحِيحِ على حجِّيَّة السُّنَّة:

ودل النَّظَر الصَّحِيحِ على حجِّيَّة السُّنَّة؛ إذ كون النبي ﷺ رسول الله يقتضي:

✓ تصديقه في كل ما يخبر به.

√وطاعته في كل ما يأمر به.

ومن المسلّم به أنه على قد أخبر وحَكَمَ بأمور زائدة على ما في القرآن الكريم؛ فالتفريق بينها وبين القرآن في وجوب الالتزام بما والاستجابة لها تفريق بما لا دليل عليه، بل هو عين التحَكُم.

ومرَّ بنا أننا لا نستطيع أن نصلي ولا أن نصوم ولا أن نأتي بكثير من الأحكام التشريعية من غير الرجوع إلى السُّنَّة؛ فهي وردت



في القرآن عُمُومَاتٌ وخطوطٌ عريضة، وتفاصيل ذلك إنما ورد في السُّنَّة.

#### إفادة خبر الواحد العلمَ والحجة:

وهذه مسألة مهمة ولها علاقة عظيمة بمسألة الاحتجاج، فهل يفيد خبر الواحد العلم؟ وهل يحتج به؟

فالسُّنَّة إما متواتر وإما آحاد، والمتواتر لا إشكال فيه، لكن الآحاد هو الذي ينزل عن درجة التواتر.

#### وهذه المسألة فيها ثلاث اتجاهات:

الاتجاه الأول: من يقول: خبر الواحد يفيد العلم مطلقًا، أي: العلم اليقيني القطعي؛ فيُقطَع بأن الرسول على قاله.

الاتجاه الثاني: أن خبر الواحد يفيد العلم واليقين والقطع لكن بشروط.

الاتجاه الثالث: أن خبر الواحد لا يفيد العلم مطلقًا.

فالمذهب الأول ضد المذهب الثالث، والوسط هو المختار.

فالأول يقول: إن خبر الواحد يفيد العلم مطلقا هكذا، وهذا ضُعِف؛ لأنه لا يُتَصور أن كل من نسمع خبره ويُسمع كلامه

يُصَدَّق؛ ولهذا قالوا: "لا يوجد أحد من العقلاء يقول إن خبر كل واحد يفيد العلم"، أي: العلم اليقيني.

أما المذهب الثاني، فالشروط مثل الخبر المحتَفِّ بالقرائن والدلائل والملابسات.

## والقرينة قد تتعلق بالخبر والمُخبِر على تفاوت:

- فهی قد تتعلق بالخبر نفسه.
- وقد تتعلق بالمخبر أي: الذي تحدث بمذا الخبر.
- وقد تتعلق بالأمرين سواء؛ ففي علم الحديث يدرسون السند والمتن، فالقرينة إما أن تتعلق بالسند أو أن تتعلق بالمتن.

## ويدخل في الأخبار المُحتفَّة بالقرائن:

- الخبر المستفيض الذي رواه في أصله واحد، لكنه استفاض واشتهر بين أهل العلم.
- ومنها الخبر المُتَلَقَّى بالقبول عند الأمة، كما أن الأمة تلقَّت صحِيحَى البخاري ومسلم؛ فهذا يجعل الخبر له قيمة علمية.
- ومنها الحديث المسلسل بالأئمة الحفاظ مثل: مالك عن نافع عن ابن عمر؛ فهذه يسمونها بالسلسلة الذهبية.

...(0)

فإذًا الخبر الذي يفيد العلم هو الخبر الصحيح الذي يحْتَفُّ بالقرائن.

## أدلة إفادة الخبر الصحيح المحتف بالقرائن العلم، منها:

- أن التفريق بين التواتر والآحاد مسألة مستحدثة، لم تكن معروفة لا في عصر التابعين، ولا يدل عليها قرآن ولا سنة؛ فالمؤمنون صَدَّقوا الرسول في في يدل عليها قرآن ولا سنة؛ فالمؤمنون صَدَّقوا الرسول في في كل ما أخبر به دون حاجة منهم إلى تواتر، فكان الصَّحَابة في يجلسون عند النبي في زُرَافَات ووحْدَانًا، وكانوا يصدِّقونه؛ ولهذا الله في أرسل رسله آحادًا، وبالتالي هم حُجَّة على الناس فيما يخبرون به.
- و أن الصَّحَابَة ﴿ كَانُوا يَصدِّق بعضهم بعضًا فيما يخبرون به عن رسول الله ﷺ ولم يطالبوا بالتواتر، كما مرَّ بنا أن جابر بن عبد الله ﴿ رحل في طلب الحديث شهرًا كاملًا من شخص واحد، ولم يشترط عليه التواتر؛ لأن هذه المسالة مُتعذِّرة وغير ممكنة، فما يهتمون به هو: صدق المخبر.

فالخبر عند الصَّحَابَة إذا صح وصحت نسبة الخبر إلى المخبر وكان المخبر صادقًا عادلًا مُحقِّقًا للشروط المعروفة؛ فهو يفيد العلم.

وهذا حتى عند التابعين، فكانوا يتلقّون الأخبار من الصّحَابَة كيفما اتفق و يأخذون عنهم العلم، ويُصدِّقوهُم فيه دون طلب حصول التواتر، وهكذا جلس كل عالم أو إمام يعلّم طلبته وتلاميذه العلم، وهم يصدقونه على ذلك وهو فرد واحد.

فالقول بعدم إفادة خبر الواحد العلم يُعطِّل الدين والدنيا، وهو خرق صريح لإِجمَاع الصَّحَابَة.

- ومن الأدلة كذلك: أن الرسول و كان يبعث الآحاد من أصحابه إلى الملوك وإلى الوُلاة لتعليم المسلمين، وكان كلامهم حجة، وكان الناس يستمعون إليهم ويَقبَلون كلامهم دون شرط التواتر.
- ومن الأدلة: أن المسلمين لما كانوا في قباء في صلاة الصبح أو في صلاة العصر -كما جاء في روايات-، فجاء واحد أخبرهم أن القبلة قد تحوَّلت إلى الكعبة، وكانوا يصلُّون إلى بيت المقدس، فقبِلُوا خبره وتركوا الصلاة التي كانوا عليها -وهي كانت صلاة شرعية وبحجة شرعية ومقطوع بها- واستداروا إلى القبلة الجديدة استجابةً لأمر الله ورسوله على،



وكان المبلِّغ لهم واحدًا، فلم يطالِبوا تواترًا ولم ينكر النبي على عليهم، بل شُكِروا على ذلك.

#### فالخلاصة: المذهب الثاني الوسط هو الصحيح.

أما المذهب الثالث وهو: أن خبر الواحد لا يفيد العلم سواء اقترن به قرينة أم لا فهذا مذهب ضعيف، وهذا هو المشهور عند كثير من المتكلمين، فيعتبرون أحاديث الآحاد لا تفيد العلم مطلقًا، ومذهبهم هذا عكس المذهب الأول الذي يقول إنه يفيد العلم مطلقًا.

فالأول غير سديد وغير صحيح، والثاني ضعيف وبالتالي عندهم أحاديث العقيدة لا يحتجُّ بها.

## مسألة الاحتجاج بخبر الواحد في مسائل الاعتِقَاد:

#### مذهب المتكلمين من المعتزلة وغيرهم:

أما مسألة الاحتجاج بخبر الواحد فمثار الجدل عند المتكلمين من المعتزلة وغيرهم: أنهم لا يحتجون بخبر الواحد في مسائل الاعتِقَاد.

ونحن نعرف أن السُّنَة نوعان: متواتر، وآحاد، والمتواتر لا إشكال فيه وإن كان قليلًا جدًّا بالنسبة للسنة الآحاد، لكن لو حذفنا السُّنَة الآحاد عن الاحتجاج لتعطَّل كثيرٌ من السنن، وتعطل كثير من الأخبار الاعتِقَادية التي لم ترد في القرآن الكريم.

مثال: ما يتعلق بحالة البرزخ وعذاب القبر ونحوه، وكثير من تفاصيل المعاد ويوم القيامة والجنة والنار؛ فهذه التفاصيل لم ترد في القرآن الكريم وإنما وردت في السُنَّة.

والذين ذهبوا إلى أن خبر الواحد لا يفيد العلم مطلقا بَنُوا على ذلك أنه: لا يجوز الاحتجاج به في مسائل الاعتِقَاد؛ لأن مسائل الاعتِقَاد عندهم يقينية -وهذا صحيح أنها مسائل يقينية - فإذًا لا يطلب فيها إلا القطع؛ ولهذا المعتزلة لا يقبلون خبر الواحد في الاعتِقَادات، إلا إذا جاء موافقًا للعقل.

وموافقة العقل هذه إشكالية؛ فما يسمونه عقلًا أو قضية عقليَّة أو دليلًا عقليًّا قد لا يكون كذلك.

وحتى إذا وافق العقل فهم يستدلون بخبر الواحد تعضيدًا واستئناسًا لا احتجاجًا، وإلا الحجة عندهم في مسائل الاعتِقَاد العقل.



وحتى القرآن الكريم لو خالف ما قرَّروه عن طريق العقل فالقرآن عندهم يُؤوَّل حتى يتفق مع العقل.

فاخلاصة: أن الحديث عندهم إذا وافق العقل قالوا به، لكن استئناسًا وتعظيمًا وتكريمًا، وحتى إذا كان حديثًا متواترًا لا يُرد لكن يمكن أن يؤوَّل كما تأولوا القرآن الكريم، وهنا تكمن الخطورة.

#### مذهب السلف في الاحتجاج بخبر الواحد:

أما السلف فمذهبهم: أن الخبر حتى ولو كان آحادا، إذا توفرت فيه شروط الصحة المعروفة الخمسة، واحتف بقرائن القبول وهي كثيرة ومتنوعة كالخبر إذا تلقته الأمة بالقبول، والخبر الوارد في صحيح البخاري ومسلم، والخبر المسلسل بالأئمة الحفاظ إلى غير ذلك من القرائن فيكون هذا الخبر مقبولًا ويقينيًّا، ويُستدل به في مسائل العقائد كما يُستدل به في مسائل الأحكام.

#### وبنوا على ذلك على أمور، وهي:

1- أن التفريق بين العقائد والأحكام في الأخذ بأخبار الآحاد بدعة لا وجود لها عند السلف، بل سيرة السلف وتصانيفهم تُثبت عكس ذلك تمامًا، يقول ابن القيم على: "وهذا التفريق -أي: بين العقائد والأحكام في قضية خبر الواحد- باطل

بإِجمَاع الأمة، فإنه لم تزل تحتج بهذه الأحاديث في الخبريات وفي العمليات".

فهذا التفريق حادث لا وجود له عند الأوائل، ولم يزل الصَّحَابَة والتابعون وتابعوهم وأهل الحديث يحتجون بهذه الأخبار في مسائل الصفات والقدر والأسماء والأحكام، ولم يُنقَل عن أحد منهم البتة أنه جَوَّز الاحتجاج بما في مسائل الأحكام دون الأخبار.

Y – ما تواترت به الأخبار عن النبي في إرسال الرسل والدعاة آحادًا إلى أطراف البلاد؛ فالرسول في كان يرسل رسله: إما إلى الملوك كملوك الفرس والروم وغيرهم، وإما لتعليم الناس ودعوقم، فكان يرسلهم آحادًا، وكان قولهم حجة، وقولهم كقول النبي في .



مثال: إرساله على معاذ بن جبل الله إلى اليمن، فقال له: "إنك تقدم على قوم أهل كتاب فليكن أول ما تدعوهم إليه: عبادة الله على آخره (١)، ومعاذ واحد وبكلامه تقوم الحجة على أهل اليمن.

٣- أن التفريق بين العقائد والأحكام في الأخذ بخبر الواحد إنما بُني على أساس باطل وهو: أن العقيدة لا يقترن بها عمل، فقالوا: العقائد أخبار ما فيها أعمال، وأما الأحكام العملية فلا تقترن بها العقيدة.

ففرقوا بينهما فلا العقيدة فيها عمل، ولا الأحكام العملية فيها عقيدة، وهذا التفريق غير صحيح، وهو من البدع المحدثة، بلكل عقيدة تتضمن عملًا، وكل حكم شرعى يتضمن عقيدة.

مشال: قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ الزَّانِيةُ وَالزَّانِ فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَحِدِمِنْهُمَا مِأْنَةً جَلَّدُوا كُلَّ وَحِدِمِنْهُمَا مِأْنَةً وَلَا تَأْخُذُكُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ ﴾ [النسور: ٢]؛ هذا حكم عملي لكن قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ بعد ذلك: ﴿إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾، فربط الحكم العملي بعقيدة الإيمان بالله واليوم الآخر.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري (١٤٥٨)، ومسلم (١٩).

#### الخلاصة:

أن السُّنَّة أحد مَصَادِر التشريع، وأن مسائل الاعتِقَاد من الشريعة، وأن السُّنَّة لقيت من الحفظ والعناية ما يجعلها مصدرًا صحيحًا سليمًا من مَصَادِر العقيدة، وأنها كالقرآن الكريم في الاحتجاج سواء كانت متواترة أو كانت آحادا.

ومن حاد عن هذا المسلك فقد ضل سواء السبيل.





مسائل الإجماع في العقيدة هي:

- ١- تعريفُ الإِجمَاع.
- ٧- حجِّيَّة الإِجمَاع.
- ٣- الإجمَاع في أبواب الاعتِقَاد.

## المسألة الأولى: تعريف الإجماع:

وردت للإِجمَاع تعاريف كثيرة، والتعريف الذي نراه جامعًا هو قولهم: اتفاق مجتهدي أمة محمد على بعد وفاته في عصر من العصور على أمر من الأمور.

#### محترزات التعريف:

- (بعد وفاته)؛ لأنه لا إِجماع أثناء النبوة، فالنبوة هي مصدر التشريع الوحيد.
- (في عصر من العصور)؛ أيًّا كانت هذه العصور، وإن كانوا يقولون: إن الإجماع المنضبط هو إجماع الصّحابة ، لأن

عددهم كان محصورًا ومحدودًا وكانوا معروفين بالاسم، لكن مع ذلك يظل الإجمَاع حجة في كل العصور.

• (على أمر من الأمور) قالوا: الأمور هنا تشمل الأمور الشَّرعيَّة والأمور الدنيويَّة، لكن المقصود في مسائل العقيدة: الأمور الشَّرعيَّة.

## المسألة الثانية: حجِّيَّة الإِجمَاع:

وهذه المسألة تناقش سؤال: هل الإِجمَاع حجة شرعيّة كما القرآن الكريم أو السُّنَّة النبوية؟

جماهير العلماء على أن الإِجمَاع حجة شرعية، وحكى بعضهم الاتفاق على هذه المسالة أي: الإِجمَاع على أن الإِجمَاع حجة.

## الاستِدلال على حجِّيَّة الإجماع من القرآن:

ويستدل على الإجماع بأدلة من القرآن الكريم من ذلك:

✓ استدلال الإمام الشافعي ﴿ بقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ اللَّهُ وَلَمَ اللَّهُ وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيّنَ لَهُ اللَّهُ كَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ عَا تَوَلَّىٰ وَنُصَّلِهِ عَلْمَ سَعِدِ عَهَ نَبَّ وَسَاءَتَ مَصِيرًا ﴾ [النساء:١١٥]، وهذا الدليل يُعتبرُ من أقوى الأدلة على حجّيّة الإجماع.

....(S).(111)

والشافعي هي يرى أن وجه الدلالة: أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ جمع بين مُشاقَة الرسول في وبين مخالفة سبيل المؤمنين، ﴿وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ ﴾، ﴿وَيَتَبِعُ غَيْرَسِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾، فجمع بين الأمرين، ولو كان اتباع غير سبيل المؤمنين مباحًا لما جَمَع بينه وبين المحظور، فما دام عطف اتباع غير سبيل المؤمنين إلى مُشاقَة الرسول في اتباع غير حكمها، فمُشاقَة الرسول في غير مباحة، بل محرمة، وكذلك اتباع غير سبيل المؤمنين يكون محرمًا.

✓ ومن الأدلة قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ في سورة البقرة: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ الْمَسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْشُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ وَيَكُونَ الرّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣]، والوسط معناها: الخيار العدل كما جاء في كتب التفسير.

ووجه الدلالة من الآية: أنه لما كان قول الشاهد الواحد حجة كان قول الأمة وإجماعها حجة، فيجب العمل بمقتضاه.

قال ابن تيمية هي: "فإذا كان الرب قد جعلهم شهداء لم يشهدوا بباطل فإذا شهدوا أن الله أَمَرَ بشيء فقد أَمَرَ به".

وكما جاء في بعض الروايات: "ما رآه المسلمون حَسَنًا فهو عند الله حسَن"، وقال: "وإذا شهدوا أن الله نهى عن شيء فقد نهى عنه"، وكذلك إذا شهدوا أن الله أخبر بشيء فقد أخبر به.

## الاستدلال على حجِّيَّة الإجماع من السُّنَّة:

## ومما يستدل به على حجِّيَّة الإجماع: السُّنَّة ومن ذلك:

✓ حديث عمر ﴿ أنه خطب الناس بالجابية فقال: "إن رسول الله عمر ﴿ أنه خطب الناس بالجابية فقال: "إن رسول الله عام فينا كمقامي فيكم وقال: "أكرموا أصحابي فياهم خيازكم، ثم الذين يلوهم" إلى أن قال: "ألا فمن سرَّه بَعبُوحة الجنة فليلزم الجماعة، فإن الشيطان مع الفرد وهو من الاثنين أبعد "(¹).

إلى غير ذلك من الأحاديث الكثيرة التي تأمر بلزوم جماعة المسلمين وتحذِّر من الفُرقَة؛ فهذا مما يُستدل به.

(۱) أخرجه الحاكم في المستدرك (٣٩٠)، وأحمد في مسنده (١٧٧) باختلاف يسير، والترمذي في سننه (٢١٥/٦): "هو كما قال الألباني في إرواء الغليل (٢١٥/٦): "هو كما قال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين".

....(5)(1.1)

√ ثم يُستَدل بالأحاديث الكثيرة التي تفيد عصمة الأمة في الجتماعها، فتُقرِر الأحاديث الكثيرة أن الأمة معصومة في اجتماعها عن الضلال والخطأ -والخطأ نوعٌ من الضلال-، وعصمتها هنا تكون فيما تقوله وتقرُّ به وتأمر به أو تنهى عنه، وبعض العلماء ذكر أن هذه الأحاديث التي تفيد عصمة الأمة تصل إلى حدّ التّواتر المعنوي.

ومن ذلك قوله على: "إن الله لا يجمع أمتي، أو قال: أمة محمد على على ضلالة ويد الله مع الجماعة، ومن شذّ شذّ إلى النار "(١)، فهذه الأحاديث المتواترة معنى لا لفظًا، أفادت عصمة الأمة عن الضلال، فلَزمَ أن يكون قولها موافقًا للحق، وهذا يقتضي كونه حجة.

ولم يزل الصَّحَابَة الله والتابعون ومن بعدهم يستدلون بهذه الأحاديث في إثبات الإجماع.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم في المستدرك (۳۹۹)، والترمذي في سننه (۲۱٦۷)، والنسائي في السنن (۸۱۶۹)، وقال الألباني في السلسلة الصحيحة (۲/۱): "صحيح".

# دلالة النَّظُر الصَّحِيح على حجِّيَّة الإِجمَاع:

دل النّظر الصّحِيحِ على حجّيّة الإِجمَاع، فقد ثبت قطعًا أن النبي على هو خاتم الأنبياء، لكن شريعته دائمة إلى قيام الساعة، فلم تنتهِ شريعته بموته وإنما تدوم إلى قيام الساعة، وهي الحجة الباقية على الناس.

لكن حوادث الناس لا تنقطع، والنصوص كما قال العلماء متناهية محدودة؛ فالقرآن مائة وأربعة عشر سورة والأحاديث محدودة، لكن الحوادث والوقائع تتجدد كل يوم، وكل فترة يستجد للناس أمور لا بد فيها من نص قاطع، لكن النصوص محدودة = فكان الإجماع ضروريًّا كما في أدلة الأحكام من قياسٍ واجتهاد واستصحاب؛ فكل هذا يتَّسِق مع دَعُومة الشريعة.

ألا تستطيع الشريعة بما فيها من مرونة وقياسات واستصحاب ومصالح مرسلة إلى غير ذلك من أدلة الأحكام أن تستوعب كل المسائل المستجدة في حياة الناس؟!

وإن كانت مسائل العقيدة مسائل محدودة؛ لأنها تقوم على الخبر الغيبي فلا ينفع فيها الإجماع، فمسائل العقيدة كلها غيبيات:

...() (1.1)

كالإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقضاء خيره وشره؛ فهذه الأمور كلها غيبيات تحتاج إلى نص، فالأمور الغيبية لا ينفع فيها الإجماع فهي ليست أمورًا اجتهاديَّة، وإنما أمور تعتمد على النصوص من الكِتَاب والسُّنَّة.

## المسألة الثالثة: فائدة الإجماع في مسائل الاعتِقَاد:

أما فائدة الإِجمَاع في مسائل الاعتِقَاد: أنه يؤكد عليها، فمثلًا:

- لو كان النص ضعيفًا فبالإِجمَاع يتقوَّى.
  - ولو كان ظنيًّا بالإِجماع يكون قطعيًّا.
- وإن كان يحتمل أكثر من دلالة فبالإِجماع تحدد دلالة واحدة.

## فالإجمَاع في مسائل العقيدة يكون من باب تظافر الأدلة،

وإلا فإن العقيدة مبناها على النص؛ لأنها مسائل خبرية وغيبية، ولا يستطيع الإنسان أن يتكلم في الأمور الغيبية إلا بدليل.

فالإِجمَاع هنا من باب تظافر الأدلة وتكاثرها وتأكيد صحتها؛ لأن مسائل العقيدة لا قياس فيها ولا مجال فيها للرأي. إذًا؛ المقصود في باب الإجماع أن الإجماع يدخل في أبواب الاعتقاد لتعضيد الأدلة وتقويتها؛ لدفع احتمال الخطأ الذي قد يتطرق للظّنيّات فيرتفع بفضل هذا إلى مقام القطعيّات.

وقد حكى الإِجمَاع في أبواب الاعتِقَاد علماء الإسلام كما فعل أبو محمد ابن حزم في كتابه مراتب الإِجمَاع، وقد وافقه ابن تيمية على ذلك وإن كان قد خالفه في بعض المسائل التي ادَّعى فيها الإِجمَاع.

فالإِجمَاع يدخل في باب العقائد من هذا الباب، فهو يؤكد ويقرر ويرفع الظن عن بعض النصوص، لكن لابد للإِجمَاع في باب الاعتِقَاد من مستند من كتاب أو سنة.

#### الخلاصة:

فالمقصود في باب الإجماع هو التعريف بالمصدر الثالث من مصادر الاستدلال عند أهل السُّنَة والجماعة، وبيان منزلته وحجيته، وأنه دليل مقطوع به في مسائل الاعتِقاد لا سيما إجماع الصَّحَابة في الله إجماع منضبط ومعروف ومحدد، وأن الإجماع في أبواب الاعتِقاد يستند إلى دليل سمعي نقلي من الكِتَاب أو السُّنَة، فلا قياس ولا أمارة ولا نحوها من أمور الاجتهاد.



فأهل السُّنَّة في هذا الباب يزنون بهذه الأصول الثلاثة - الكِتَاب والسُّنَّة والإِجمَاع- جميع ما عليه الناس من أقوال وأعمال سواء:

- **باطنة** ومسائل الاعتِقَاد منها.
- أو ظاهرة وهي الأمور العملية مما له تعلق بالدين.

والإِجمَاع الذي ينضبط هو: ما كان عليه السلف الصالح.





# المصدر الأول: العقل (١)

ثانيًا: المُصَادِر الثانويّة:

بعد أن أنهينا الحديث عن المِصَادِر الأساسية والنَّقلية وهي:

١- الكِتَابِ.

٧- والسُّنَّة.

٣- والإجمّاع.

ننتقل بالحديث عن المصادر الثانوية وهي:

**١ –** العقل.

٧- والفطرة.

فهذان المصدران يُعضِّدان ويُؤكِّدان العقائد التي تحدثت عنها نصوص الكِتَاب والسُّنَّة.



#### ❖ المصدر الأول: العقل:

يعدُّ العقل من أهم هذه المِصادِر الثانوية وفيها مسائل عدة، وسنفصل هنا فيما يتعلق بالاستِدلَال العَقدِيّ.

## مسائل مصدر العقل في الاستِدلال العَقدِيّ:

١ – التعريف بالعقل.

٢- منزلة العقل في الإسلام.

٣- العقل أحد مُصَادِر المعرفة.

٤- موقع العقل في مجال الاعتِقادات.

## المسألة الأولى: تعريف العقل:

#### التعريف الأول:

عرَّفَه بعض العلماء كأبي الوليد الباجي قال: "العقل هو: العلم الضروري الذي يقع ابتداء ويعم العقلاء"، فعرَّف العقل بالعلوم الضروريَّة؛ لأن العلوم نوعان:

- النوع الأول: علوم ضروريّة اضطراريّة.
- النوع الثاني: علوم نظريَّة كسبيَّة، تكون بالنظر والتأمل والاستِدلال والكسب، وتتراكم فيها المعرفة، ويكون على أساسها التفاضل.

فالباجي هنا قَصَر العقل على العلم الضروري الذي يقع اضطرارًا ويعم جميع العقلاء، فما دام فلان عاقل فإذًا هو يتمتع بهذا العقل الضروري.

وهذا التعريف فيه إشكالية؛ لأنه أبعَدَ العلوم الأخرى كالعلوم النظريَّة، فجعل العقل شاملًا لجميع العقلاء وبالتالي لا يتفاضل العقلاء هنا ولا يمتاز عاقل عن عاقل، فلا يقال فلان ذو عقل أو فلان عقول.

مثال: ما وصف ابن عباس في نفسه بأنه نال هذا العلم بلسان سؤول وقلب عقول، فينتفي هنا إذا قصرنا العقل على العلوم الضروريّة.

## التعريف الثاني:

وهو التعريف الذي نختاره وهو الذي ذكره كثير من العلماء كالغزالي وابن تيمية وغيرهم: أن العقل يقع على أربعة معاني:

المعنى الأول: الغريزة المدركة التي تكون في الإنسان ويولد ها؛ فبها يعلم وبما يعقل.

مثال: كقوة البصر في العين والذوق في اللسان.

...<u>()</u>(11)

فهذه الغريزة شرط في المعقولات والمعلومات، وهي مناط التكليف إذا وجدت كان التكليف الشرعي لهذا الإنسان، فإذا بلغ سن التكليف لابد أن توجد فيه هذه الغريزة، وبالتالي يمتاز الإنسان عن سائر الحيوان، فالفرق هذه الغريزة التي هي: العقل.

وهذه مسألة فطرية يولد بها الإنسان.

المعنى الثاني مما يُسمَّى عقلًا: العلوم الضروريَّة، وهذا الذي قصد إليه الباجي، وهي التي تشمل جميع العقلاء فلا يمتاز عاقل عن عاقل. عاقل ولا يختلف عاقل عن عاقل.

مثال: الواحد نصف الاثنين، والنقيضان لا يجتمعان ولا يرتفعان، إلى غير ذلك من العلوم الضروريَّة التي تكون عند كل العقلاء ولا يتفاضلون فيها، بل هي أساس العلوم الكسبيَّة.

المعنى الثالث: ومن الأمور التي يطلق عليها العقل: العلوم النظريَّة وهي: التي تحصل بالنَّظر والاستِدلَال والتَّأمل والكسب؛ فهذه يتفاضل ويتميز فيها الناس، فيقال: فلان ذكي وفلان عاقل وفلان حصيف إلى غير ذلك من أوصاف التفاضل.

المعنى الرابع: الأعمال التي تكون بموجب هذا العقل، فما فائدة العقل إن لم يَهدِ صاحبه إلى فعل الأمور المستحسنة وترك الأمور المستقبحة؟

ولهذا قال الأصمعي على: "العقل هو: الإمساك عن القبيح وقصر النفس وحبسها على الحسن"، فالعاقل لا يفعل قبيحًا، وإنما يحدِّث نفسه على فعل الأمور الحسنة أو المستحسنة.

وقد قيل لرجل وصف نصرانيًّا بالعقل: "مه! -أي: اسكت-إنما العاقل من وجد الله وعمل بطاعته"، هذا هو العقل، أما النصراني الذي يقول باسم الأب والابن والروح القدس! فهذا انتفى عنه هذا العقل خاصة، فلا يُسمَّى عاقلا ولو كان عاقلا لما فعل ذلك.

الدليل: كما أخبر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عن قول أصحاب النار: ﴿ وَقَالُوا لَوْكُنَا شَمَعُ أَوْنَعُقِلُ مَاكُنَا فِي أَلْسَعِيرِ ﴾ [الملك: ١٠]، أي: لو كنا نتمتع بالسَّمع الصحيح ونتَعَقَّله ما كنا في أصحاب السعير.

فالعقل يجمع هذه المعاني الأربعة: الغريزة، والعلوم الضروريَّة، والأعمال التي تترتب على العقل.

وكل ذلك يكون معنى للعقل.



## المسألة الثانية: منزلة العقل في الإسلام:

الإسلام احتَفَى بالعقل، بل احتفاؤه أكثر من الذين يُحجِّدون يُحجِّدون العقل من الفلاسفة القُدامَى والمعاصرين، الذين يُحجِّدون العقل لكنهم يُسيئون إليه إساءة بالغة، كما يمجدون الحرية وهم أبعد الناس عنها.

فالمذاهب هذه التي أرادت تمجيد العقل والرفع من شأنه حسب زعمهم= لم ولن يصل إلى عُشر مِعشَار ما بلغه الإسلام من تكريم للعقل وتشريفٍ له.

وهذا إذا لم نَقُل: إنهم أساؤوا إلى العقل أيما إساءة، حيث أوغلوا به في مفاوز ومجالات لا يهتدي فيها إلى سبيل، فأدخلوا العقل في غير مجاله، فهذا العقل لا ينطق هنا بالحقيقة ولا بالصواب، بل بالخطأ والاضطراب.

## الحيرة والتناقض مآل كل من أقحم العقل في غير مجاله:

ولهذا صاروا متناقضين متناحرين متنابزين بالألقاب، وكلُّ يدَّعي أنه صاحب عقل وصاحب يقين.

فهؤلاء أصحاب العقل على ما بينهم من الاختلاف والتنازع، كلُّ يدَّعي استناده إلى العقل وإلى قيام الحجة معه وظهور البرهان عنده، ومع ذلك يُجمِعون على أن حجة العقل قطعية، وهم متنازعون متنابزون بالألقاب، يكفِّر بعضهم بعضًا، ويُضلِّل بعضهم بعضًا، ويخطِّئ على الأقل بعضهم بعضًا، ومع ذلك يأتون بالمسالة وضدها.

يقول ابن قتيبة هذه مُبكّتًا على أمثال هؤلاء: "وقد كان يجب مع ما يدَّعونه من معرفةٍ بالقياس وإعداد آلات النظر ألَّا يختلفوا كما يختلف الحُسَّاب والمسَّاح والمهندسون؛ لأن آلاتهم لا تدل إلا على عدد وعلى شكل واحد، فما بال هؤلاء أكثر الناس اختلافًا! لا يجتمع اثنان من رؤسائهم على أمرٍ واحد في الدين"؛ ولهذا لو نظرنا في كتب أهل الكلام وكتب أهل الفلسفة نجد مذاهب وأقوال شتى متضاربة ومتعارضة ومتناقضة لا يكاد يتفقون على مسألة واحدة، ومع ذلك يدَّعون أخم هم: أصحاب النظر الشديد والعقل الرشيد!

الدليل: قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَآ ءَامَنتُم بِهِ عَقَدِ الْمَدَدُواُ وَإِن نَوَلَوْا فَإِنَّا هُمْ فِي شِقَاقِ ﴾ [البقرة: ١٣٧]، أي: في اختلاف.



فالإسلام قد كرَّم العقل تكريمًا عظيمًا ظهر ذلك في أمور عدة، ومن ذلك:

١- كرَّمه حينما جعله مناط التكليف، فلا تكليف إلا بعقل والمجنون لا يُكلَّف.

الدليل: في الحديث قول النبي في الرفع القلم عن المجنون حتى يفيق، وعن الصبي حتى يحتلم، وعن النائم حتى يستيقظ ((۱))، فكل هؤلاء قد رفع عنهم قلم التكليف؛ لأن العقل هو مناط التكليف.

٢- فضَّل الله الإنسان بالعقل على كثير من المخلوقات الأخرى.

٣- وكرمه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى حينما وجه هذا العقل إلى النظر والتفكر والتأمل في النفس وفي الكون وفي الآفاق؛ ليتعظ ويعتبر ويكون أقرب إلى الله كالله.

الدليل: قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلْمَثُوُّا ﴾ [فاطر: ٢٨]، أي: كلما تعمَّقَ الناس في العلم كلَّما اقتربوا من الله؛

(۱) أخرجه أبو داود في سننه (٤٣٩٩)، والترمذي في سننه (١٤٢٣)، والنسائي في السنن (٥٦١١)، وابن ماجه في سننه (٢٠٤١)، وقال الألباني في صحيح الجامع المرارع (٦٤١/١): "صحيح".

ولهذا أكثر الذين أسلموا في أوروبا وفي الغرب إنما كان من هذا الباب: باب العلم؛ فأكثر الذين دخلوا في الإسلام إنما هم علماء وخبراء في مجالاتهم المتنوعة والمتعددة من العلوم الطبية والعلوم الكونية وغيرها من العلوم، من خلال علومهم يختارون الإسلام دينًا لهم بعد طول بحثٍ وطول تأمُّل، فالإسلام يحثُّ العقل على التَّأمل؛ ليتَّعظ ويعتبر وليعرف الحقيقة والصواب.

٤ - بالعقل تُسخَّر نعم الله ﷺ ويُستفَاد منها.

٥- أن الله عَلَى أَكرَمَ هذا العقل بإمساكه عن الولوج والدخول فيما لا يُحسِنُه ولا يهتدي فيه على سبيل؛ وذلك رحمةً به وإبقاءً على قوته وجهده، حتى لا يضيع وقته وتضيع الجهود في أمور هو لا يُحسِنُها.

مثال: الأمور الغيبية التي تحتاج إلى نصوص، فلا تُعرَف أحوال البرزخ وما يدور في القبر من أحداث وأحوال، فلا العقل ولا الحس يهتدي فيه؛ فهنا يتلقى عن الشرع.

وذلك مثل: إخبار النبي على عمّا يدور في القبر، قال القبر إما روضة من رياض الجنة، أو حفرة من حفر النار "(١)، فلو فتحنا جميع القبور الآن لن نجد فيها ما يدل على أن هذا القبر فيه جنة ونعيم أو آخر فيه نار وعذاب، ما نجد إلا عظامًا نخرات، لكن الخبر يقول: القبر واحد من أمرين:

- ١. إما روضة من رياض الجنة.
  - ٢. أو حفرة من حفر النار.

فالعقل هنا يصدِّق هذا الخبر ولا يعترض عليه؛ لأنه ثبت حسيًّا وواقعيًّا أن كثيرًا من الأمور اكتشفناها الآن في هذا العصر الحديث بعد أن وجدنا وسيلة اكتشافها، وهي موجودة قبل أن تكتشف.

وذلك مثل: ما يتعلق بالبكتيريا والفيروسات وغيرها، كان موجودًا قبل أن تكتشف، لكن لم تكن تُعرَف؛ لأن وسيلة اكتشافها لم تكن موجودة، وكذلك الأمور الغيبية؛ ولهذا قال الله عَجَلَّلٌ في أحوال

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في سننه (٢٤٦٠)، والطبراني في المعجم (١٤٢٣٣)، وقال الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة (٦٨٠/١): "حسن".

الآخرة: ﴿ فَكَثَفْنَا عَنَكَ غِطَاءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴾ [ق: ٢٦]، فالأمور التي لم تكن تُدرَك في الدنيا سيُدركها صاحبها يوم القيامة.

٣- والله رَجْلِق خَصَّ أصحاب العقول بالمعرفة التامة لمقاصد العبادة وحِكَم التشريع، وهذا مما كرَّم الله به العقل.
أمثلة:

قال الله رَجَلَقُ بعد أن ذكر جملةً من أحكام الحج: ﴿وَاتَقُونِ
 يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَابِ ﴾ [البقرة: ١٩٧].

وكثير من الآيات التشريعية التي فيها ما يجب فعله أو ما يجب تركه تنتهي بمخاطبة أهل العقول وأهل الألباب وأهل النُهى وأهل الحِجَا؛ لأنهم أكثر الناس فهمًا.

- وقــــال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةً يَ ٱلْوَلِي اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةً يَ الْوَتَ الْمُوتَ الْمُرْتِ ﴾ [البقرة: ١٧٩]، فكيف القصاص الذي هو: الموت والإعدام فيه حياة؟ فهذه لا يفهمها إلا أولوا الألباب.
- ٧- قَصَرَ الله ﷺ الانتفاع بالذكر والموعظة على أصحاب العقول.
   الأدلة على ذلك:

- وقــــال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأَوْلِى
   أَلْأَلْبَي ﴾ [يوسف: ١١١].
- وقـــال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى : ﴿ وَلَقَد تَرَكُنا مِنْهَا عَاكِةً لِيَنِكَةً لِقَوْمِ
   يَعْقِلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٣٥].
- ٨- ذكر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: أصحاب العقول، وجمع لهم النظر في ملكوته والتفكر في آلائه، مع دوام ذكره ومراقبته وعبادته، فجمع لهم بين النظر والتأمل في الملكوت، وفي مخلوقات الله، وفي آلاء الله وفي نعم الله المتعددة، وهذا يُذكِّرهم بذكر الله رضي وعبادته وحمده وشكره.

الدليل: قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلنَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَآينَتِ لِأُوْلِي ٱلْأَلْبَنِ ﴾ [آل عمران: ١٩٠].

فمن هم أولوا الألباب؟

قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ هم: ﴿ ٱلَّذِينَ يَذَكُّرُونَ ٱللَّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَنْطِلًا مُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَنْطِلًا مُنْبَحَنَكَ ﴾ [آل عمران: ١٩١]، إلى قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ لَا تُعْلِفُ اللَّهُ عَلَيْكَ لَا تُعَلِّفُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكَ لَا تُعْلِفُ اللَّهُ عَلَيْكَ لَا عَلَيْكُ لَا عَلَيْكُ لَا عَلَيْكُ لَا عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْكُ لَا عَلَيْكُ لَا عَلَيْكُ لَا عَلَيْكُ لَا عَنْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ لَا عَلَيْكُ لَا عَلَيْكُ لَا عَلَيْكُ لَا عَلَيْكُ اللَّهُ وَلَكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

وهذا بخلاف ما عليه أصحاب المذاهب الضالة في العقل فمنهم:

- ☑ من اعتمد العقل طريقًا إلى الحق واليقين مع إعراضه عن الوحى بالكلية؛ كما هو حال الفلاسفة.
- من أسقط حكم الوحي عند التَّعَارُض المُفترَى بين العقل والنَّقل؛ كما هو حال كثير من المتكلمين.
- ومنهم من جعل الحق هو ما تشرح به نفسه وتفيض به روحه، وإن خالف ذلك أحكام العقل الصريحة أو نصوص الوحى الصحيحة؛ كما هو حال الباطِنيَّة وغُلَاة الصوفية.
- ومنهم الإمامية من الشيعة الرافضة الذين يعارضون الوحي بالأقوال والأحوال المنسوبة إلى أئمتهم أو أئمة أهل البيت زورًا وبمتانًا يعارضون بما نصوص الوحي، بل يعارضون بما العقل الصريح.

فكل هؤلاء محجوبون عن استخدام العقل الاستخدام العصل الاستخدام الصحيح، وإلا لو كانوا عقلاء ما فعلوا ذلك، ولو كان النصارى عقلاء ما فعلوا ذلك وما اعتقدوا مثل هذه الاعتِقَادات الباطلة.



وهؤلاء الرافضة الذين يضربون أنفسهم في كل عام حزنًا على الحسين -ما يسمى باللطم- لو كانوا عقلاء ما فعلوا ذلك.

فأهل العلم والإيمان ينظرون في ملكوت خالقهم نظرًا يستحضر عندهم قوة التَّذَكُّر والاتِعاظ، وصدق التَّوجه إلى الخالق الباري سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى من غير أن يخطر ببال أحدهم ثَمَّة تعارض بين خلق الله وبين كلامه.

الدليل: قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْنُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ اللَّهُ وَبُ

9- أن الله على ذم المقلدين لآبائهم؛ لأن هؤلاء ألغوا عقولهم واكتفوا بالتقليد؛ لحسن ظنهم بآبائهم، فتنكَّروا لأحكام العقول فضلًا عن أحكام الشرائع، كل ذلك رضا بما صنع اباؤهم؛ كما قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عنهم: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَبِعُوا مَا ابْوَهِم؛ كما قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عنهم: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَبِعُوا مَا ابْوَهِم؛ كما قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عنهم الله عنهم الله وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَبِعُوا مَا أَنْفِينَا عَلَيْهِ ءَابَاءَنَا أَوْلُو كَانَ ءَابَ وَهُمُ لا يَعْقِلُونَ عَلَى الله وَلَا الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله والأجداد من العقل، أمثال هؤلاء الذين اكتفوا بتقليد الآباء والأجداد من العقل، مع أن الآباء والأجداد إذا خالفوا الشرع فقد خالفوا العقل، مع أن الآباء والأجداد إذا خالفوا الشرع فقد خالفوا العقل،

وإذا خالفوا العقل فقد خالفوا الشرع، فلا ينبغي تقليدهم في ذلك.

• 1 - ومن تمجيد وتعظيم الإسلام للعقل أنْ حرَّم الاعتداء عليه حسيًّا ومعنويًّا حتى لا يُعَطَّل العقل عن إدراك المنافع. أمثلة ذلك:

- ✓ حرم الله وعظية على المسلم شرب المسكر والمفتر وكل ما يُخامِر العقل ويغطيه عن مصالحه.
- ✓ جعل الإسلام الدية كاملة في الاعتداء على العقل غير الاعتداء على اليد أو على القدم، فالاعتداء على العقل فيها الدية كاملة لأهمية العقل؛ ولأن من فَقَد عقله بسبب ضرب أو اعتداء كأنما فَقَد نفسه فقد ضاعت المنفعة؛ ولهذا قال عبد الله ابن الإمام أحمد: "سمعت أبي يقول: "في العقل دية"، أي: دية كاملة؛ كأنها دية نفس، وحتى أن ابن قدامة قال: "لا نعلم في هذا خلافًا".
- 11- شدَّد الإسلام في النهي عن تعاطي كل ما تنكره العقول وتنفر منه.



# أمثلة على ما نُهي عنه:

☑ التطير والتشاؤم سواءً بصفر، أو ببعض الأعداد، وبعض الحيوانات والطيور، فالتشاؤم كله مرفوض؛ لأن هذه الأمور كلها لا تستند لا لشرع ولا لعقل.

الاعتِقَاد في الأنواء وإتيان الكهان والسحرة، وكل من يدعى الغيب.

🗷 تعليق التمائم وغيرها من الحروز إلى آخره.

وهذا فيه نصوص كثيرة جدًّا، وكل هذا من باب احترام العقل وتوفير جهد العقل لما ينفع صاحبه.

مع أمر الشارع العبد أن يأخذ بالأسباب ويتوكل على خالق الأسباب.

والدليل على ذلك: كما قال على: "المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كلٍّ خير، احرص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجز، وإن أصابك شيء فلا تقل: لو

أي فعلت كذا كان كذا، ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل؛ فإن لو تفتح عمل الشيطان"(١).

هذا وغيره من باب العناية بالعقل وتعظيمه وترشيده وتوفير جهده لما يصلح حال الإنسان في الدنيا والآخرة.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٦٤).



## المسألة الثالثة: العقل أحد مَصادِر المعرفة:

بعد أن تم التعريف بالعقل، وذكر أهميته وتعظيم الإسلام له نشرع في العقل باعتباره أحد مَصَادِر المعرفة؛ وذلك باعتبارين:

١- العقل باعتباره أحد مصادر المعرفة بشكل عام.

٢ وباعتباره أحد مَصَادِر المعرفة الدِّينيَّة بشكل خاص.

## العقل في المخلوق صفة كمال له حدوده البشرية:

فالعقل في الإنسان كغيره من الصفات الكمالية أي: كالسَّمع والبصر والحركة والحياة، ولا شك أن صاحب العقل أفضل من غيره، فهي وإن كانت كمالًا في حق الإنسان إلا أن لها حدود لا تتجاوزها ولها أقدار لا تتخطاها.

فالإنسان مخلوق وصفاته مخلوقة، وهذه الصفات وإن كانت كمالات لكن يعتريها ما يعتري المخلوق من القوة والضعف

والخور، والوجود والعدم، والصحة والمرض إلى آخره من أنواع العوارض التي تعرض بحياة الإنسان.

والعقل أيضا كذلك، فجعل الله له حدًّا في إدراكه الأشياء ينتهي إليه ولا يستطيع أن يتعداه، فلم يجعل له سبيلًا إلى إدراك كل مطلوب، وإنما له حدود.

ولو كان ذلك -وهو أن العقل يدرك كل ما يريده صاحبه- للزم عنه:

- تَسَاوى العقل البشري مع العليم الخبير سُبَحَانَهُ وَتَعَالَىٰ فِي إِدراك جميع ما كان وما يكون وما لم يكن لو كان كيف كان يكون!
- ولو كان العقل يدرك كل مطلوب؛ لاستغنى الخلق به عن الوحي فلا داعي لإرسال الرسل وإنزال الكتب اكتفاءً بالعقل، والله يقول: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَقَّ نَبْعَث رَسُولًا﴾ [الإسراء: ١٥]، فالحجة على الخلق في الرسالات وليس في العقول.

...(6)(177)

فإن العقول يعتريها من أنواع الضعف ما يعتريها وأحيانًا يغلب عليها الهوى، فكم من عقلاء يتصرفون بأمور يرفضها العقل.

مثال: الذين يتعاطون المخدرات والخمور والمسكرات، بل يتعاطون التدخين.

كل هؤلاء وإن كانت لهم عقول، لكن مع ذلك يتعاطون أشياء ترفضها العقول.

فمن الأمور التي أجمع عليها كل الناس بشتى جنسياتهم وأماكنهم ومواقعهم: أن التدخين يضر بالصحة، فهذا أمر مجمع عليه وأصدرت منظمة الصحة العالمية قرارًا ألزمت به شركات التدخين أن تضع على علب السجائر هذه العبارة: "التدخين يضر بالصحة ننصحك بالامتناع عنه"، ومع ذلك ما أكثر الذين يتعاطون هذه الآفات!

أليست لهم عقول؟

وفيهم الخبراء والعلماء والفلاسفة وحتى الأطباء المتخصصون في مجالات الطب المتنوعة!

فالعقل قد يغلبه الهوى وتغلبه الشهوة، وقد تغلبه بعض المصالح المضمونة.

فالمقصود بالإدراك إذًا: العلم بالشيء بذاته جملة وتفصيلًا، فالعقل لا يعلم بالأشياء جملة وتفصيلًا ولا يعلم صفات الأشياء وأحوالها وأفعالها إلى آخره، والله رهجل هو الذي يحيط بكل شيء علمًا على وجه الكمال والتمام؛ بحيث لا يعزب عن علمه مثقال ذرة من ذلك.

أما العقل بخلاف ذلك قطعًا، فالعقل وإن أدرك فإدراكه يكون لبعض هذه الأشياء، وهذا البعض فيه قصور وضعف وغفلة ونسيان وجهل، وفيه عدم الإحاطة، إلى غير ذلك من أحوال القصور والضعف.

مثال ذلك: هذه الروح التي هي سِرُّ الحياة في الإنسان، وهي وُصِفت بأنها تخرج من الإنسان فيكون الموت، وتدخل إليه فتكون الحياة، وتنفصل عنه في النوم فتقطع المسافات الشاسعة وتزور البلاد النائيات وتفعل من الأعاجيب ما لا يقع على بال، ويرى المرء بنومه ما لم يكن يحظى برؤيته في اليقظة!

...(6) (171)

فالعقل كذلك إنما يستند في أحكامه إلى معطيات الحس وهي: الحواس الخمسة:

- السَّمع.
- والبصر.
- والذوق.
- والشم.
- والحس.

فهذه هي الرسل التي ترسل المعلومات إلى العقل، وهي التي تنقل مدركاتها عن الأشياء الموجودة والمحسوسة والمشهودة إلى العقل.

ودور العقل: أن يقوم بعملية التركيب والتحليل، والتجميع والتفريق، وقياس الأشباه والنظائر، واستنباط القواعد واستخراج النتائج، واستصدار الأحكام، وهو في كل هذا العمل إنما يعتمد على هذه المعطيات الحسية التي وردت إليه.

ولذلك لا يُدرِك العقل الأمور الغيبية؛ لأن الحواس الخمس الا تستطيع أن تصل إليها، وبالتالي لا يملك العقل معلومات عنها؛ لأن الأمور الغيبية لا تقع عليها الحواس الخمس، وبالتالي لا يجوز له أن يتكلم.

وإذا تكلم صاحب هذا العقل فهو: قد نطق بالباطل والخطأ وبالخيالات وقد يسميها: العقليات، لكنها ليست بأمور عقليَّة؛ لأن العقل لا يستطيع.

## أقسام العلوم من حيث إدراك العقل لها:

ولمعرفة ما يمكن للعقل إدراكه وما لا يمكن نتحدث عن أقسام العلوم حتى تتضح هذه الأمور أكثر فأكثر، فالعلوم من حيث إدراك العقل تنقسم إلى ثلاثة أقسام:



## القسم الأول: العلوم الضروريّة:

وهي: العلوم التي لا يمكن التَّشكيك فيها، فهي تلزم جميع العقلاء ولا تنفك عنهم، ولا يتفاضل فيها الناس، فما دام هذا الإنسان عاقلًا فهو يملك هذه العلوم الضروريَّة.

#### أمثلة:

- علم الإنسان بوجود نفسه.
- وأن الاثنين أكثر من الواحد.
- واستحاله الجمع بين النقيضين، كالجمع بين الحياة والموت،
   والحركة والسكون، أو الوجود والعدم.

إلى غير ذلك مما يسمى بقوانين العقل الضروريّة.

فهذه العلوم ضروريَّة موجودةٌ عند كل عاقل، وهي أساسية بدونها لا يسمى هذا الإنسان عاقلًا، بل يسمى مجنونًا معاقًا عقليًّا إلى آخره، حتى توجد هذه العلوم الضروريَّة، وهي مهمة جدًّا للعلوم النظريَّة.

## القسم الثاني: العلوم النظريَّة الكسبيَّة:

وهي: التي تقوم بالتأمل والنظر والاستِدلَال، وتحصل بالحوار والنقاش والسؤال والجواب، وهذه لا تنفع صاحبها بدون العلوم الضروريَّة؛ لأنها تعتمد على العلوم الضروريَّة؛

توضيح ذلك: كجهاز الحاسوب فيه برامج تشغيل أساسية كالويندوز في الجهاز، فإذا لم يوجد هذا البرنامج فكل البرامج والتطبيقات الأخرى لن تعمل إلا بوجود البرامج الأساسية.

كذلك العلوم النظريَّة التأمُّلِيَّة الاستِدلَاليَّة، لا يمكن أن توجد بدون وجود العلوم الضروريَّة.

ففائدة العلوم النظريَّة أنها كثيرة ومتنوعة ويتفاضل فيها الناس، وهي تدخل في مجالات كثيرة في الطبيعيات، والعلوم الحسية، والرياضيات، والصناعات.

## وهذا النوع من العلوم النظريَّة فيه قسمان:



وهذا نقول: هناك فرق بين الإبداع والابتداع، فنحن مأمورون بالإبداع وأن نُعمِل عقولنا فيما نُحسِنُه، ومأمورون بالاتباع، ومنهيُّون عن الابتداع أي: أن نبتدع في الدين ما ليس منه وأن نظن أن هذا من الإبداع، لا!

#### والخلاصة:

- الإبداع يكون في الأمور الحياتية الدنيوية، وهذه مطلوب منا
   أن نسعى إلى تطويرها وإلى الاستفادة منها قدر الطاقة.
- أما أمور الدين فهي محسومة بالنص، إلا ما كان له مجال من الاجتهاد.

## ٢- قسمٌ يجمع بين النظر العقلي والنظر الشرعي:

مثال: قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَعَلَمَتِ ۚ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهُ مَدُونَ ﴾ [النحل: ١٦]، فقال الإمام الشافعي: "فخلق لهم العلامات، ونصب لهم المسجد الحرام، وأمرهم أن يتوجَّهُوا إليه، وإنما توجُّهُهم إليه بالعلامات التي خلق لهم وبالعقل التي ركَّبَها فيهم، التي استدلوا بحا على معرفة

العلامات وكل هذا بيان ونعمة منه جل ثناؤه".

فنحن مأمورون بالعبادة والتوجه إلى المسجد الحرام والصلاة إلى جهة القبلة، وهذا لا يكون إلا باستخدام العقول، فجمع بين الأمر الشرعي والأمر العقلي.

واستخدام العقول هنا هو: كيفيَّة الاهتداء إلى جهة المسجد الحرام، فنستخدم فيها عقولنا سواء بالنظر في النجوم، أو باستخدام الآلات الحديثة، أو بغيرها من الوسائل.

#### القسم الثالث: العلوم الممتنعة:

وهي: الأمور الغيبية التي لا مجال فيها للعقل إلا أن يُعَلَّمَها العقل، فلولا أن الله عَلَى أخبرنا عن الملائكة والجن والجنة والنار وأحوال البرزخ لما عرفنا ذلك، ولما اهتدينا فيها بالعقول ولا بالأدلة الحسية ولا غيرها.

## الشريعة جاءت بمحارات العقول لا بمحالاتها:

فهذا المجال هو مجال الشرع والخبر عن الله عَلَى، والعقول هنا تُصدِّق فقط؛ لأن الله عَلَى لا يخبر عن شيء تحيله العقول أي: تقطع العقول باستحالته، كما قال الإمام الشاطبي: "إن الشريعة محارات العقول لا بمحالاتها" أي: الشريعة أتت بأمور تحيِّر العقل لكن لا يستحيل هذا الأمر في نظر العقل، فلا تأتي بشيء العقل لكن لا يستحيل هذا الأمر في نظر العقل، فلا تأتي بشيء



يقتضي الجمع بين النقيضين، ولا ما يقتضي أن الاثنين أقل من الواحد.

فلا يمكن للشريعة أن تأتي بذلك، فحتى معجزات الأنبياء كعصا موسى، ليس مستحيلًا عقليًّا، وإن لم يتعوَّد الناس أن العصا تنقلب إلى كائن حي، فهي كانت في الشجرة كائنا حيًّا، ثم جفَّت ثم أعاد الله لها الحياة في شكل آخر في شكل حيَّة، فهذا لا يستحيل عقلًا؛ ولهذا لا يوجد في معجزات الأنبياء أشياء تمنع العقول وجودها أبدا، وإنما أشياء تحير العقل؛ ولهذا عجز عن محاكاتما وعن تحدِّيها المخاطبون بها.

# المسألة الرابعة والأخيرة: موقع العقل من المطالب الاعتِقَادية:

كنا في المسألة السابقة قسمنا المدرّكات العقليّة إلى ثلاثة: علوم ضروريّة، وعلوم نظريّة، وعلوم ممتنعة وهي: الغيبيات ولا مجال للعقل فيها.

## • الأول: العلوم الضروريّة:

وهي: التي جادل الإسلام بها أصحاب العقائد الفاسدة، ففي القرآن الكريم يحثُّ الله عَجَلَلٌ ويدعو الناس إلى تحكيم عقولهم: ﴿أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠]، ﴿مَا لَكُرْ كَيْفَ تَعَكُمُونَ ﴾ [الصافات: ١٥٤]، وذلك

في آيات كثيرة جدًا، وهذا هو النظر بالعلوم الضروريَّة؛ لأنها قوانين فطرية لا ينكرها إلا مكابر أو جاهل لا يتصور ما يقول.

#### أمثلة:

#### القرآن الكريم يطالبهم:

- أن يجمعوا بين المتماثلات.
- وأن يفرقوا بين المختلفات.
- وأن يلحقوا الشيء بنظيره.
- وأن يلحقوا الفرع بأصله.
- والاستِدلال بالأثر على المؤثر.

ويذكِّرُهم دائما بتحكيم العقل والبعد عن الهوى الذي يُلجِئُهم إلى موقف حرج مع أنفسهم، حتى يظهر لهم التناقض والتنافر بين ما يعتقدونه من عقائد، وبين القوانين العقليَّة التي يستوي فيها كل الناس، فبعد ذلك لا يبقى أمامه إلا الكفر:

- فإما أن يكفر بعقائدهم ويوافق عقولهم وبالتالي يدخل في دين
   الله الذي هو دين العقل ودين الفطرة ودين المصلحة.
- أو يبقوا في هذا التناقض وهذا الاضطراب؛ كما هو حال أهل الشرك في كل زمان.



الدليل: قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَإِذْ قَالُواْ ٱللَّهُمَّ إِن كَانَ هَذَا هُوَ ٱلْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ ٱلسَّكَمَآءِ أَوِ ٱثْتِنَا بِعَذَابٍ ٱلِيمِ ﴾ [الأنفال: ٣٢].

فهل عاقل يقول هذا؟

وكان الواجب أن يقول: فاهدنا إليه!

لماذا يتخذ الإنسان لنفسه عداوة مع الحق ومع الصواب؟ ومع ما تقتضيه العقول وما تقتضيه المصلحة الحقيقية؟ فلماذا يعادي الإنسان نفسه؟

بل كان الواجب أن يقول: اللهم إن كان هذا هو الحق من عندك فاهدنا إليه ووفقنا إليه ووضِّحه لنا واهدنا إليه، فهذا كان الواجب لكن؛ لأنهم يرفضون كل جديد لا يوافق أهواءهم وشهواتهم، ويفوّت عليهم ما يسمونه بالمصالح، وهي في الحقيقة ليست بمصالح فعادَوا الحق وقالوا: ﴿فَأَمْطِرُ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ ٱلسَّكَمَا وَ ٱثَبِنَا بِعَدَابٍ وَالْانفال: ٣٢].

## • الثاني: العلوم التي لا تدركها العقول:

فمنها: مسائلُ الاعتِقَاد ولا سيَّما التفصيليَّة، فالعقل قد يدرك الأمور الكليَّة؛ كوجود الله عَظِلِّ ووحدانية الله عَظِلِّ وكمال صفات الله عَظِلِّ.

لكن الأمور التفصيلية تحتاج إلى وحي كقوله: ﴿الرَّحْنُ عَلَى الْمُورِ التفصيلية تحتاج إلى وحي، وهي من الصفات المُعْرَشِ السَّوَىٰ ﴾ [طه: ٥]، فهذا لابد له من وحي، وهي من الصفات الخبرية لله عَجَلًا.

فالعقول لا يمكن أن تدرك الأمور التفصيلية في المسائل الغيبية إلا بوحي، وهذا الوحي يذكر أدلة هذه الأمور العقليّة، فليست خبرًا مجردًا وإنما الوحي يذكر أدلتها العقليّة حتى تستأنس بها العقول.

وكثير من مسائل الاعتِقَاد بعد معرفتها والعلم بما فإن العقول لا تدرك حقيقتها وكيفيتها.

مثال: الله عَلَى أخبرنا عن صفاته وأخبرنا عن أفعاله وعن أسمائه، وعن حقائق تتعلق باليوم الآخر من بعد الموت إلى الجزاء إلى الجنة وما فيها من نعيم والنار وما فيها من عذاب، لكن العقل لا يدرك حقائق هذه الأمور، ويعجز عن درك كيفيًّا تها.



والرسول على قال: "في الجنة ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر"(١)، فهو فوق التصوُّر، فما في الجنة من نعيم؛ لا عين رأت قبل ذلك، ولا أذن سمعت قبل ذلك، ولا خطر على قلب بشر، فهو شيء فوق الخيال وهذا ما يتعلق بنعيم الجنة.



<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري (٢٧٧٩)، ومسلم (٢٨٢٤).



## المصدر الثاني: الفطرة:

والفطرةُ قريبةٌ في المعنى من العلوم الضروريَّة.

وأهم مسائل مصدر الفطرة في الاستِدلال العَقدِيّ:

١ - معنى الفطرة.

٢ - فطريَّة المعرفة.

٣- علاقة الفطرة بالعلوم العَقدِيّة.

## المسألة الأولى: معنى الفطرة:

أولًا: المعنى اللغوي:

وله معانٍ عدة منها:

فَطَر الشيء يفطُرُه وفطَرَه أي: شقّه، والتفطُّر بمعنى: التشّقُق.



قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿إِذَا السَّمَاءُ اَنفَطُرَتُ ﴾ [الانفطار: ١]، بمعنى: انشقَّت؛ وكما في الحديث عن عائشة ﴿ اَن النبي ﷺ كان يَقُوم من اللَّيل حتى تتفطَّر قدماه "(١).

■ الخِلقَة التي خَلَق اللهُ الناس عليها، أي: الطبيعة؛ طبيعة الأشياء.

## ثانيًا: المعنى الاصطلاحي:

ونجد المعاني اللُّغويَّة تَتَنَاسَبُ مع المعنى الاصطلاحي.

والفطرة في اصطلاح العلماء المحقِّقين هي: الإسلام الذي هو دين الله.

وهناك من عرَّفها بأمور أخرى لكن الراجح هو: الإسلام. واستدلوا بذلك على أدلة كثيرة منها:

## الدليل الأول:

قول النبي على الفطرة"، أي: يولد على الفطرة"، أي: يولد على الإسلام؛ لأنه قال بعدها: "فأبواه يهوّدانه أو ينصِّرانه أو

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري (١١٣٠)، ومسلم (٢٨١٩).

يحجِّسَانه"(١)، ولم يقل: أو يُؤسلِمانه، فمعناها إذًا: خُلِق أو وُلِد على الإسلام.

## والإسلام هنا ليس بالمعنى التفصيلي وإنما المعنى العام، أي:

عنده استعدادٌ لمعرفة الحق، ولو استمر على هذه الفطرة لا يختار غير الإسلام إلا أن تعرض عوارض.

ومن العوارض كما ذكر الحديث: "فأبواه"، ومن الممكن تفسيره بعدة معانٍ فهي قد تنطبق على:

- الأسرة.
- أو على المدرسة.
- أو على الشارع.
- أو على الإعلام.
- أو على المجتمع.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري (١٣٨٥) واللفظ له، ومسلم (٢٦٥٨) باختلاف يسير.



إذًا؛ الفطرة هنا بمعنى: الإسلام أي: المعنى العام وليس المعنى التفصيلي؛ لأن المعنى التفصيلي يحتاج إلى تعليم وإرشاد وتوجيه، وهذه هي وظيفة الرسل فهم: الذين جاؤوا بالأمور التعليميَّة التفصيليَّة، أما الفطرة هنا فهي: الاستعداد.

## اللبن شراب الفطرة:

ولهذا عندما قُدِّم للنبي ﷺ في رحلة الإسراء والمعراج شرابان:

- خمر.
- ولبن.

## ومما يبين ذلك: أنه لو شرب الإنسان الخمر أول مرّة:

رَفَضَتَهَا المعدة فيَتَقَيَّأُها ويردُّها؛ لأنها ليست من شراب الفطرة.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري (٤٧٠٩)، ومسلم (١٧٣).

- ثم يضطرب عقله وتضطرب نفسه.
- ولو أَصرَ عليها تكثر عنده الأمراض التي تُصِيبُ الكلى
   والكبد وتَتَعدَّد أمراضه.

ولهذا ينصح جميع الأطباء بعدم تعاطي الكحول أو الخمور؟ فهو ليس شراب الفطرة؛ إنما شراب الفطرة اللبن.

#### الفطرة قد تنتكس:

الأصل ألَّا أحد يَضرُّه شراب اللبن إلا بسبب علة، ومن كان كذلك عليه أن يُعَالِج هذه العلة ويرجع إلى فطرته.

مثال: جاء رجل يشتكي إلى النبي على أن أخاه قد استطلق بطنه، -يعني: مصابٌ بالإسهال-، فقال النبي على: "اسقه عَسلًا"، فسقاه. فجاء إلى النبي على وقال: ما زاده إلا استطلاقًا -أي: زاد المرض-، فقال النبي على: "اسقه عَسلًا" مَرَّة ثانية، -فجاء يشتكي أن الأمر لم يتوقف بل ازداد سوءًا في الثالثة- فقال له: "اسقه عَسلًا" وأيضًا ازداد سوءًا فقال في الرابعة: "صدق الله وكذب بطن أخيك، اسقه عَسلًا"، فسَقًاه فبراً(۱).

<sup>(</sup>۱) متفق عليه، أخرجه البخاري (٥٦٨٤)، ومسلم (٢٢١٧).



إِذًا؛ كانت الوصفة من الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى العسل شفاء، والواصف هو النبي عَلَيْهُ، ولكن العلة في بطن هذا الإنسان، والنبي عَلَيْهُ كان مُصرًا على الوصفة الطبية حتى حصل الشفاء.

#### الخلاصة:

الفطرة هي: الإسلام، وهو أشهرُ الأقوال وأصحُها، وهو المعروف عند عامة السلف من أهل العلم بالتأويل كما قال كثير من العلماء.

الدليل الثاني: قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ۚ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱللَّهِ وَلَكَ ٱلدِّينِ كَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

الدليل الثالث: حديث: "خلقتُ عبادي حنفاء، فأتتهم الشياطين فاجتالَتهُم عن دينهم"، فالأصل في الإنسان أنه يولد على الفطرة، ثم يطرأ التغيير بعد ذلك كما في الحديث: "وحرَّمَتْ عليهم ما أحللتُ لهم، وأَمَرَقُهُم أن يشركوا بما لم أُنزّل به سلطانًا"(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۸۲۵).

إِذًا؛ ثما ينبغي العلم به: أنه إذا قيل: كل مولود يولد على الفطرة، أو على الإسلام، أو على هذه الملة، أو أنه خُلِقَ حنيفا، أي: مستقيمًا مائلًا إلى الحق عن الشرك، فليس المراد به أنه حين خرج من بطن أمه يعلم الدين، التفاصيل؛ فالله عَلَى يقول: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مِنْ بُطُونِ أُمّ هَا يَعْلَمُ الدين، التفاصيل؛ فالله عَلَى يقول: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مِنْ بُطُونِ أُمّ هَا يَعْلَمُ الدين، التفاصيل؛ فالله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله عَلَى

ولكن المقصود: أن فطرَتَه موجبة ومقتضية لدين الإسلام ومحبته، وتستلزم الإقرار بخالقها، ومحبته والإخلاص له.

ثم مُوجِبَات الفطرة ومقتضياتها تحصل بعد ذلك شيئًا فشيئًا بحسب كمال الفطرة واستعدادها وسلامتها عن المعارض من التَّهويد والتَّنصير والتَّمجيس، ومن ذلك:

- أن كل مولود يُولد على الإقرار بفاطِرِه، أي: بخالقه، ومحبته والإذعان لعبوديته؛ فلو خُلِّي هذا الانسان المفطور على الحق وأُبعِدَت عنه العوارض لم يَعدِل عن ذلك إلى غيره.
- أنه يُولَد على محبةِ ما يُلائِم بدنه من الأغذية والأشربة، وسبق التمثيل على ذلك بالخمر، فهو سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ ﴿أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ, ثُمَّ هَدَىٰ ﴾ [طه: ٥٠]، فكل حيوان يهتدي إلى ما يناسب طبيعته.

...(5)(127)

مثال: الحيوانات التي تعتمد على الأعشاب إذا قُدِّمت لها اللحوم لا تأكل، وكذلك العكس فالحيوانات التي تعتمد على اللحوم إذا قُدِّمت لها الأعشاب لن تأكل، وحتى الاعشاب تختلف من نوع إلى آخر؛ فالله وَ الله وَ الله المُعْلَى كُلُّ شَيْءٍ خُلِقَهُ مُ مُدَى ﴾.

# المسألة الثانية: فِطرِيَّةُ المَعرِفَة:

هناك قوانين أو سُنَنُ فطريةٌ يرجع الناس إليها ليتعرَّفُوا من خلالها على الأشياء، وهذه القوانين مغروزةٌ في فطرة كلِّ أحد من بني آدم صغارهم وكبارهم.

# وقد تُسمَّى بالضرورة العقليَّة؛ ومن أهم سِمَامِّها:

- أنها لا يتَفَاوَت فيها الناس ولا يختلفون.
  - أنها لا يُستَغنى عنها أحدٌ.
- أنها لا يُجادل في التصديق بها والتحاكم إليها إلا من فَقَد عَقلَه وطُمِست بصيرته، ومُسِحّت فطرته، وارتضى لنفسه طريق العناد والاستكبار.

# منكرو فطريَّة المَعرِفة:

# وهناك من كَابَر وأنكر الضرورة العقليَّة، ومنهم:

# • السُّوفَسطَائِيِّين:

وهم الذين يُجادِلون حتى في البديهيَّات من الأمور الحسِّيَّة وغيرها، فليس عندهم شيءٌ ثابتٌ مستقرُّ، بل الكلُّ في حركةٍ وتغيُّر.

مثال: قد يأتي الواحد منهم يقرر شيئًا بنقيض ما أثبته بالأمس.

وذلك أن غايتهم في ذلك الجدل من أجل الجدل، وبالتالي يَتَنكَّرُون للثَّوابت والبديهيَّات.

ويكفي في بطلان زعمهم: أن من سار على مِنهَاجِهِم= يصل في النهاية للشَّكِّ حتى في وُجُود نفسه؛ لأنه لا ثوابت عنده.

# • الفلاسفة ومن شايعَهم وتأثّر بهم من المتكلمين:

وهم الذين جعلوا القضايا نظرية؛ حتى قضية وجود الخالق سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى جعلوها مسألة نظريَّة ليست فطرية وليست ضروريَّة! فيطلبون عليها الأدلة ويُتعبون الأذهان في تقريرها، مع أن وجود الله عليها أظهر من وجود أيّ موجود!



# ومما يُذكر في نقض دعواهم:

حكاية تُحكى عن الفخر الرازي أن أصحابه وتلاميذه احتَفُوا به؛ لأنه استطاع أن يصل إلى أَلفِ دليل على وجود الخالق سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .

فَمرَّت بهم امرأة عجوز فسألت عن سبب هذه البهجة؟ فقالوا لها: شيخنا وَصَلَ إلى ألف دليل على وجود الخالق.

فقالت هذه المرأة العجوز بفطرتها وسجيَّتها: ومتى غاب سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ حتى تَبحثُوا عن أدلة وُجودِه؟ لو لم يكن عنده ألف شكِّ لما وجد ألف دليل!

أي: لولا أنه شاكٌ لما بَحَث عن أدلة، وإلا معرفةُ الله عَلَى معرفةٌ فطريَّةٌ؛ فالناسُ مَفطُورون على العلم بالقوانين العقليَّة التي لا يُنازع فيها أحدُ من عقلاء بني آدم، لأنَّ مبنى العقل على صحة الفطرة وسلامتها.

# أمثلة على فطرية المعرفة:

المثال الأول: العلم بأن الحادث لابدَّ له من مُحدِث:

الدليل: قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ اللَّهِ الطور: ٣٥].

#### أمثلة:

- ✓ البُنيَان لابدً له من بانِ.
- ✔ الكِتَابة لابدَّ لها من كاتب.
- ✔ والطفل الصغير في عمر السنتين أو الثلاث إذا ضرَبَه أحد من الخلف يبحث عمَّن ضربه؛ لعلمه أن هذه الضربة لابد لها من ضارب، وهذا الفعل لابد له من فاعل، وهذا الأَثَرُ لابد له من مُؤثِّر.

فهذا يعرفُه كلُّ أحدٍ بفطرته، ولا يحتاج إلى استدلال ولا تأمُّل ولا نظر ولا مناظرة ولا مناقشة.

# المثال الثاني: العلم بأن الجزء أقل من الكل:

مثال: لو أعطيت الصَّبيَّ الصغير في أول تَمييزه تمرةً واحدةً، قد يبكى فإذا زِدتَه الثانية والثالثة يُسَرُّ وَيَهدَأ.

المثال الثالث: العلم بأن المتناقضين لا يجتمعان ولا يرتفعان في آن واحد.

#### أمثلة:

- الموت والحياة.
- الحركة والسكون.

...() (101)

## • الوجود والعدم.

فوجود أحدهما ينفي وجود الآخر قطعًا، فالطفل أيضًا يعلم استحاله أن يُجمَع بين بقائِه في هذا المكان وذهابِه عنه، أو بقائِه في مكانين مختلفين في آن واحد.

فهذه أمور معروفة بالفطرة.

المثال الرابع: أن يَعلَمَ الإنسانُ أن ما غاب عنه من الأشياء لا يناله إلا بسبب.

مثال: لو سألت الطفل المِمَيِّز عن شيء لا يَعرِفُه أنكَر، وقال: لا أدري.

فهذه من النماذج للعلوم الفطريَّة؛ ولهذا لا يُطلَب عليها دليل؛ لأنها معروفةٌ بالفطرة التي يستوي فيها جميع بني آدم.

# علاجُ من فَسُدَت فطرته بالشُّبُهات:

لكن مع ذلك قد تَعرِض الشُّبُهات والوساوس لهذه العلوم الضُروريَّة؛ كالتي عند السُّوفَسطَائِيِّين الذين يُجادِلون في كلِّ شيء، ويُثبِتُون الشيء ونقيضه، والشيء وضده.

فهذه الشُّبُهات والوساوس لا يمكن دَفعُهَا بالبراهين النظريَّة والاستِدلَال، فالذي يصاب بهذا المرض لا يمكن أن يُعالَجَ بالاستِدلَال والنظر، وإنما علاجُ هذا المرض:

- إما أن يُعَالَج بعلاج مادِّيّ؛ فقد يكون مريضًا مرضًا حسيًا جسديًا.
  - أو يُعالج بالإعراض عنه.
- أو يُعالج بالعقوبة؛ مثل: ما وقع مع صبيغ بن عِسْل الذي جاء إلى عمر وكان يجادل الناس في بعض آيات القرآن الكريم، ويستخدم المشتبهات من الأمور، فجيء به إلى عمر وقد أعدَّ له عَرَاحِينَ النَّخل، فضرَبَه على رأسه حتى قال الرجل: "حَسبُك يا أمير المؤمنين، فقد والله ذَهَبَ الذي كُنتُ أَحِدُه برأسي".

والدليل: أن النبي عليه قال: "يأتي الشيطان أحدكم فيقول: من خلق من خلق كذا وكذا؟" يعني: من خلق السماء والأرض؟ من خلق كذا؟ فيكون الجواب: الله، "حتى يقول من خلق ربك؟".



فقال النبي عَلَيْ في وَصفِ العلاج: "فإذا بَلَغَ ذلك؛ فليَستعِذ بالله وليَنتَهِ"(١).

أي: لا علاج لهذا الوسواس إلا بالاستعاذة بالله على، والاعتصام به، والانتهاء، وقطع هذا التسلسل.

فهذا دليل على أن الشك في المعلوم ضرورةً وفطرةً = لا يفيد، ولا علاج له إلا:

١- الانصراف، والانتهاء.

٢- وطلب الهداية من الله عَجَلَق.

٣- والاستعاذة به من كيد الشيطان؛ ولهذا كان الشيطان
 يَخنَسُ عند ذكر الله، ويُوسوس عند الغفلة؛ فسمي
 الوسواس الخناس.

#### الخلاصة:

الله على الدين الحق، أي: الاستعداد لقبول الدين ومحبته، وهو سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ خلقهم على محبته ورجائه وعبادته، وهذه الفطرة لو خُلِيت وعُدِمَ المعارِض لبَقِيَت على حالتها من

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري (٣٢٧٦)، ومسلم (١٣٤) باختلاف يسير.

السلامة والاستقامة، لكن قد يَعرِض لها ما يُغيِّرُها ويُحوِّلهُا إلى مِلَل الكفر من التَّهويد والتَّنصير والتَّمجيس إلى آخره، لكن إذا تُرِكت وحالها فالفطرة تشهد بصحة وسلامة المعتقدات.

# دلالة الفطرة على توحيد الربوبية:

وهذه من أعظم المسائل، فنجد أن الفطرة تدل على توحيد الربوبية؛ إذ القلوب مَفطُورة على الإقرار بالله سُبَحانَهُ وَتَعَالَى، وهي أعظم من كونها مَفطُورة على الإقرار بغيره من الموجودات.

#### الأدلة:

أولا: قال الله تعالى على لسان الرسل: ﴿قَالَتَ رُسُلُهُمْ أَفِي اللهِ شَكْ فَالِكَ رُسُلُهُمْ أَفِي اللهِ شَكْ فَاطِرِ السّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [ابراهيم: ١٠]، فيُمكِن أن تشكّ في أيّ شيءٍ إلا في وُجُود الله ﷺ.

ولذلك قال أكثر العلماء والعقلاء: "إن العلم بالخالق علمٌ ضروري لا يحتاج إلى نظريِّ" أي: تأمل أو تفكر أو استدلال.

وإنما تُذَكَّر الفطرة وتُوقَظ من الغفلة إن تنكَّست الفطرة.

مثال: الموت، يغفل عنه كثيرٌ من الناس مع أنه لا يشكُ فيه أحد، ومع ذلك فالله عَجَل ذكّر به.



فمع أن الموتُ حقيقةٌ ثابتةٌ لكن قد لا يستعدُّ له الإنسان؛ بسبب الغفلة والشهوات والأهواء والنِّسيَان، فيحتاج إلى التذكير.

ولهذا قيل: "كفى بالموت واعظًا"، ومن لم يَعِظهُ الموتُ لا يَعِظهُ الموتُ لا يَعِظهُ شيء، ومع أنه حقيقة فطرية ضرورية؛ فالله عَلَقُ يقول سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى مُحاطبًا العقلاء: ﴿إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ ﴾ [الزمر: ٣٠].

فالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يُخاطِب النبي عَلَيْ ويقول: إنك ميت بهذه التَّوكِيدَات، مع أن الموت ليس محل شك، لكن بسبب الغفلة نحتاج إلى التذكير.

ثانيًا: أن الأَلسُن تَنطِق وتَلهَج بِذِكر الله سُبَحَانَهُ وتَعَالَى عند الكَوَارِث، والنفوس تلجأ إليه عند دفع المضار.

مثال: المشركون يعرفون الله على ويلجؤون إليه عند حلول الكَوَارِث.

ولهذا قيل: "لو قُيِّد لسان مُضطَّرٍ لَنَطَق جَنَانه" أي: نَطَق فَوَادُه وقلبُه وأفصَحَت إشَارَاته وأركانه، وَوَجَد حرارة في قلبه تدفعه إلى بارئِه وتضطرُّه إلى مُنشِئِه وخالقِه.

وهذا الشُّعور لا صُنعَ للبشر فيه ولا كسب لهم فيه لا بتقليد ولا بنظر واستدلال، بل هو لازمٌ من لوازم الإنسانيَّة وصفةٌ من صفاتها الذاتيَّة: ﴿ فِطْرَتَ اللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا بَنْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ أَلَى فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها لَا بَنْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ أَلْكَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُولِي الللللْمُواللَّهُ اللللْ

ولهذا قال الإمام الشهرستاني هي: "فما عُدَّت هذه المسألة - توحيد الربوبية - من النظريَّات التي يقوم عليها برهان؛ فإن الفِطر السَّليمة الإنسانيَّة شهِدَت بضرورةِ فطرتِها وبديهةِ فكرتِها على وجود صانع حكيم عليم قدير".

ثم قال: "ولهذا لم يرد التَّكليف بمعرفة وجود الصَّانع، وإنما ورد بمعرفة التوحيد"، أي: وجودُ الله وَ لله وَ الله مسألةُ موجودةُ معروفة بالفطرة، لكن أن يُوحَد الله في الألوهية فهو المأمُور به؛ لأن المشركين يعلمون أن الله موجود وأن الخالق موجود، لكنهم يعبُدُون غيره، فجاءت الشريعة بالتوحيد ونفي الشريك.

ثم عرض الشهرستاني لمسالك المتكلمين في إثبات الصانع، وأكّد أنها دون ما شَهِدت الفطرة؛ فكلُّهَا لا تصل إلى ما شَهِدت به الفطرة الإنسانيَّة؛ من احتياجٍ في ذاتها إلى مُدبِّر هو مُنتهَى الحَاجَات؛ فيرَغَب إليه ولا يُرغَب عنه، ويُستَغنَى به ولا يُستَغنَى عنه.



## دلالةُ الفطرةِ على توحيد الأسماء والصفات:

الخَلقُ كلُّهم مَفطُورون على كونِ الخالقِ سُبْمَانَهُ وَتَعَالَى أَجلُّ وَاعظمُ وَأَكبرُ وَأَعلى وَأَكملُ من كل شيء، فهذا أمر مستقرٌ في فِطَرِ الناس، وهو ضروريٌ في حقِّ من سلِمَت فطرته، وأما تفاصيل هذه الأمور فيُعلَم بالسَّمع أي: بالشريعة التي جاءت بما الرسل.

ومن هنا فإن دلالة الفطرة على الصفات واضحة مبينة، فإن كل مُحدث لابد أن يتَّصفَ وهذا المحدث لابد أن يتَّصفَ بالقدرة والعلم والإرادة والحكمة إلى آخر صفات الله عَيَالً، فهذا معروفٌ بالفطرة.

ففي الفطرة: الإقرار لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ بالكمال المطلق الذي لا نقص فيه بوجهٍ من الوجوه.

وقد قال الفيلسوف ديكارت: "شعوري بالنقص دليل على وجود ذات كاملة"، وهو هنا لا يتحدَّثُ عن نفسه، وإنما يتحدَّثُ عن البشرية كلها، فكلُنا يشعرُ بهذا النَّقص، والشعور بالنقص دليل على وجود ذاتٍ كاملة لا يوجد فيها نقصٌ بوجهٍ من الوجوه، فهذا من أدلة الفطرة.

فالله رَجَّلُ الذي وَهَبَ الحياة وَوَهَبِ العلم والقدرة والإرادة والسَّمع والبصر لمخلوقاته أو بعض مخلوقاته للابدَّ أن يكون هو سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى مُتَّصفًا بِها على وجه الكَمَالِ المُطلَق، وبالتالي كان قول نفاة الصفات مُخالفًا لفِطر الناس موصوفًا بالشُّذوذ والنُّكران.

# دلالةُ الفِطرَةِ على تَوحِيد الأُلُوهيَّة:

لقد ثبت استحالةً أن يكون لهذا العالم صَانِعَان خَالِقَان متكافِئَان في الصفات والأفعال، وهو ما يسمى بدليل التمانع، وهو تمانعٌ في الخلق والإيجاد.

فكذلك يستحيل أن يكون لهذا العالم إلهَان مَعبُودَان؛ يُقصَدَان بالدُّعَاء والذلّ والحبة والتَّعبُّد والإخلاص= فهذا لا يمكن عقلًا وفطرةً؛ فذاك تمانعٌ في الخلق والإيجاد، وهذا تمانعٌ في العبادة والقصد.

#### الخلاصة:

القلوبُ مفطُورةٌ على الإقرار بالله كل تصديقًا به وتديُّنًا له، لكن قد يعرض لها ما يفسدها ويخرجها عما فُطِرت إليه بسبب التأثيرات الخارجية، أما إذا تُركت على حالتها الطبيعية فهي تؤمن بالله كل خالقًا وربَّا ومعبودًا.



وهذه قواعدُ قرَّرها أهل السُّنَّة والجماعة للتعامل مع المِصَادِر السابقة، وهي التي تميز أهل السُّنَّة عن غيرهم، وهي كثيرة، إلا أننا سنقتصر على عدد منها، وهي:

القاعدة الأولى: الإيمان بجميع نصوص الكِتَاب والسُّنَّة:

فعلى المؤمن أن يؤمن بجميع نصوص الكِتَاب والسُّنَّة، ويعلم أن ما أخبر به النبي عَلَيْ عن ربه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فإنه بجب الإيمان به.

ولا يتوقَّف هذا الإيمانُ والتصديقُ والقبولُ والإذعانُ على معرفة معنى النص؛ فسواءً عرفنا معنى النص من آيةٍ وحديثٍ أو لم نعرف= علينا الإيمان والتصديق؛ لأنه الصادق المصدوق.

فَوَجَب على كل مؤمن= الإيمان بما جاء في الكِتَاب والسُّنَة وإن لم يفهم معناه، وكذلك ما ثبت باتفاق الأمة وأئِمَّتها،

أي: بالإِجمَاع، مع أن عامة مسائل هذا الباب -باب مسائل الاعتِقَاد- منصوصٌ عليه في الكِتَاب والسُّنَّة، ومتفق عليه بين سلف الأمة.

فهذه هي رُوحُ القاعدة أو صورة القاعدة الأولى، فالسلف آمنوا بأن الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَاللهُ

# فما أُخبَر به النبي ﷺ عن الله=

- فالله أَخبَر به، وهو سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى إنما يُخبِر بعلمه.
  - ويمتنع أن يُخبِرَ بنقيض علمه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .
- وما أمر به الرسول ﷺ فهو من حُكمِ الله والله أمر
   به، وهو العليم الحكيم.

الدليل: قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ لَكِنِ اللهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ اللهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِللهِ سَهِيدًا ﴾ إليَّكَ أَنزَلَهُ, بِعِلْمِهِ أَ وَالْمَلَتَهِكَةُ يَشْهَدُونَ أَ وَكَفَى بِاللهِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ١٦٦]، وهذا يقتضي أن ما بَلَّغَهُ الرسولُ عَلَيْ حقُّ من عند الله، وهو يُوافِق علمَ الله ومُرادَ الله.



# وبالتالي الواجب على كل أحدٍ أن يُقابِل:

- ما يُخبِر به الرسول ﷺ بالتصديق.
  - وما يأمر به النبي ﷺ بالطاعة.

فالأخبار تُقابَل بالتصديق، والأوامر والنواهي تُقابَل بالطاعة والانقياد.

# انواع الإيمان بالنصوص:

فنعلم أن الإيمان بالنصوص -نصوص الكِتَاب والسُّنَّة - يكون على ضَربَيْن:

ا - الإيمان المجمل، وهذا من فروض الأعيان، فيجب على كل أحد من الناس، فمن آمن بالله ربًّا وبالإسلام دينا وبمحمد على نبيًّا ورسولًا = لا بد أن يؤمن بجميع ما بلَّغه عن الله ورسوله على سواء ظهرت له المعاني ووضحت له المدلولات أم لا، فهذا حظُّ جميع الناس، حتى الذين لا يفهمون العربية عليهم أن يؤمنوا بأن كل ما جاء عن الله ورسوله على حقٌ وصدق وعدل؛ ولهذا كان بعض الصَّحَابة عمر بآية ولا يدرك معناها.

مثال: ما وقع لأبي بكر الصديق ﴿ وَعَمِر بن الخطاب ﴿ وَهَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى الأبّ من قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى : ﴿ وَفَكِهَةً وَأَبَّا ﴾ [عبس: ٣١].

فقال: ما الأبّ؟ ثم قال: وما يضرك ألّا تعلم ذلك؟ فهو يعلم أن الأبّ نوعٌ من النبات لكنه يريد أن يعرف:

- أيُّ نوع من النبات؟
  - ما اسمه؟
  - ما صفته؟
  - ما منافعه؟

فتفاصيل هذه لم تُذكر في القرآن الكريم، وجعل ذلك من التكلُّف وانتهى عن ذلك.

وورد عن الصدِّيق ﷺ أنه يقول: "أيُّ سماء تُظِلُّني وأيُّ أرض تُقِلُّني وأقول في كتاب الله ما لا علم لي به"، أو نحو هذه العبارة.

وهذا لا يعني أن في النصوص ما لا يُدرَك معناه بحال، بل معاني النصوص مفهومة من لغة التخاطب، لكن قد يكون في الشخصِ بعضُ عواملِ القُصُورِ ما هو مَدعَاةٌ إلى عدم فهم النصوص ووضوح الخطاب عنده.

فالواجب على المسلم: الإيمان بالنصِّ بعد معرفة صحةِ مَخرَجِه وأنه قاله الله عَجَلِلٌ وقاله رسول الله عَلَيْكُ، وبعد ذلك يؤمن به إيمانًا

...(0)(177)

عامًّا مجملًا، من غير أن يشترط فهم المعنى أو إدراك الحقيقة، أو يعرف سلامتَه عن المِعَارِضِ العقليِّ.

# أمثلة على من يشترط ولا يؤمن إيمانًا مجملًا:

- منهم الصوفية فيُسمَّى المِعَارِض العقليّ عندهم بالذوق والكشف، فينظُرُون: هل هو موافقٌ للذوق والكشف أم لا؟
- ومنهم الشيعة الإماميَّة، فينظُرُون: هل هذه الآية وهذا
   الحديث موافقٌ لقول المعصومين من الأئمة أم لا؟

فكل هذا يقدح في الإيمان، فينبغي أن نؤمن بجميع نصوص الكِتَاب والسُّنَّة إيمانًا عامًّا غير مشروط، لا بعقلٍ ولا بذوقٍ ولا بقولِ معصوم، فهذا هو الإيمان المجمل.

٧- الإيمان المفصّل، وهذا من الفروض الكِفَائيَّة، فهو خاصٌ بكلِّ من قام عنده الدليل وبان له مدلولٌ وظهر له المعنى، فإذا حَصَل ذلك عنده صار الإيمان في حقّه فرضًا متعيّنًا، وإلا فالأصل أنه كِفَائيٌّ.

قال شارخُ الطحاوية ﴿ "ولا ريب أن معرفة ما جاء به الرسول ﷺ على التَّفصيل هو فرضٌ على الكفاية، لكن من قَدِرَ عليه وجب عليه تحصيله؛ طلبًا لحماية الدين وكفاية المسلمين

بتعليمهم وتفهيمهم إياه، وهو بحرٌ تَتَفَاوتُ فيه هِممُ الطَّالبين، وتَتَطاول عنده أعناقُ الرَّاغبين، وبقدر المعرفة به تكمُنُ المعرفة بالله وبدينه".

كما قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ يَرْفَعِ اللهُ الّذِينَ ءَامَنُواْمِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُواْ الْمِعْدِدُ وَدِينِ الْحَقِ اللهُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَمَالُونَ خَبِيرٌ ﴾ [المجادلة: ١١]؛ فأهل الهدى ودين الحق هم: أصحاب العلم النافع والعمل الصالح؛ الذين صَدَّقُوا الرسول عَلَىٰ في جميع ما أخبر به، واعتقدوا أنه حق على حقيقته، مطابقٌ للأمر في نفسه.

ولم يعترضوا على ذلك في الشُّبُهات والطُّنون، كما قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ فِي أحوال المعاندين: ﴿إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ وَمَا تَهُوى سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ فِي أحوال المعاندين: ﴿إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ وَمَا تَهُوى الْأَنفُسُ ﴾ [النجم: ٢٣]، فكل من عارض الكِتَاب والسُّنَة ليس له إلا أن يكون من أَتْبَاع الظن أو من أَتْبَاع الأهواء، ﴿وَلَقَدْ جَاءَهُم مِن رَبِهِمُ اللهُونَ مِن اللهُونَ واللهواء؛ المُلدَى الواضح البيّن واليقين، واتبعوا الظُّنون والأهواء؛ ولهذا قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلَوة وَاتَبعُوا الشَّهُونَ فَيَا ﴾ [مريم: ٥٩].



# فالواجب كمال التسليم للرسول على والانقياد لأمره، وتلقى خبره بالقبول والتصديق:

🗷 دون أن نعارضه بِخَيَالٍ باطل نُسمِّيه معقولًا.

🗷 أو نحمَّله شبهةً أو شكًّا.

◄ أو نقدم عليه آراء الرجال وزُبَالَة الأذهان.

#### إذن:

◄ نُوحِده سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى بالتَّحكيم والتَّسليم والانقياد والإذعان،
 وهذا فيما يتعلق بتوحيد الله ﷺ

✓ ونُوحِّده كذلك بالعبادة والخضوع والذلُّ والإنابة والتوكُّل.

فهُمَا توحيدَان لا نجاة للعبد إلا بهما؛ كما يقول شارح الطحاوية على: "لا نجاة للعبد من عذاب الله إلا بهما:

١- توحيد المرسِل وهو الله.

٢- وتوحيد متابعة الرسول ﷺ.

فهذه هي القاعدة: الإيمان والتصديق والاتباع لكل ما بَلَغنا عن الله ورسوله عَلَيْكُ.

الدليل: أن الله وَ الله عَلَى يقول في شأن المنافقين: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لَا يُومِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِي مَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا

مِّمَّا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا شَيْلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥]، فهذا قَسَمٌ من الله وَ لَكُ بذاته العَلِيَّة الكريمة، وهذا يدل على خطورة الأمر وعِظَمِه؛ أنهم لا يؤمنون، فنفى عنهم الإيمان.

### واشترط:

- ✔ أن يحكم النبي ﷺ في كل ما شَجَر بينهم وتنازعوا فيه.
- ✓ وهذا التحكيم لابد أن يكون تحكيمًا ظاهريًّا وباطنيًّا، من غير أن يجدوا في أمر الرسول عَلَيْقٌ حرجًا.
- ✔ وأن يُسَلِّموا بذلك تسليمًا ظاهرًا وباطنًا، فحتى التسليم الظاهر لا يكفي حتى يكون تسليمًا من الظاهر ومن الباطن.

دليل ثاني: قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ في هؤلاء الذين يُفرِّقُون بين آيات الله؛ حيث يؤمنون بما يرونه مصلحةً لهم ويكفُرون بغيره: ﴿أَفَتُوْمِنُونَ بِبَغْضِ ٱلْكِئْبِ وَتَكُفُرُونَ بِبَغْضٍ قَمَا جَزَآءُ مَن يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنكُمُّ وَنَ بِبَغْضِ ٱلْكِئْبِ وَتَكُفُرُونَ بِبَغْضٍ قَمَا جَزَآءُ مَن يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنكُمُ إِلَّا فِي الْمَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ يُرَدُّونَ إِلَى الْمَيْلِ ٱلْعَلَابِ الله وَيَوْمَ الْقِيكَمَةِ يُرَدُّونَ إِلَى الْمَيْلِ الْعَلَابِ الله وَيَوْمَ الله وَيَوْمَ الْمِيكِ الله وَيَقَ الله الله وَيَقَ الله وَلَا أَن المسلمين مُطالبون بمخالفة طريقة اليهود، وتجنُّب مسالكهم.

...(5) (177)

دليل ثالث: ورد عن النبي على أنه عندما تنازع بعض أصحابِه في بعض آيات القرآن الكريم، فذكروا آية من القرآن فتماروا فيها وتجادلوا حتى ارتفعت أصواتهم، فخرج رسول الله على مُغضَبًا قد احْمر وجهه يَرميهِم بالتراب ويقول: "مهلا يا قوم! بهذا أُهلِكت الأمم من قبلكم؛ باختلافهم على أنبيائهم، وضربِهم الكتب بعضها ببعض، إن القرآن لم يَنزِل يُكذِّبُ بعضه بعضًا، بل يُصدّق بعضًا؛ فما عرفتُم منه فاعملوا به، وما جَهلتم منه فرُدُّوه إلى عَالِمه"(۱).

وهذا هو الواجب على المسلم: إذا فَهِم شيئًا عمل به، وإذا لله يؤدُّه إلى عالِمه، والله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ يقول: ﴿فَسَّالُواْ أَهْلَ اللهِ عَلْمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣].

قال ابن تيمية هي: "فهذا الحديث ونحوه مما يَنهَى فيه عن معارضة الحقِّ، أو حقٍّ بحقٍّ؛ فإن ذلك يقتضي التكذيب بأحد الحقّين أو الاشتباه أو الحيرة.

والواجب التصديق بهذا الحقِّ وهذا الحقِّ؛ فعلى الإنسان أن يُومن بمعنى يُصدِّقَ بالحقِّ الذي يقوله هو أو يقوله غيره، ليس له أن يُؤمن بمعنى

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في مسنده (١٥٧٦٨)، وابن ماجه في سننه (٨٥)، وقال الألباني في صحيح ابن ماجه (٦٢/١): "صحيح".

آيةٍ استدلّ بها، ويرد معنى آيةٍ استدلّ بها مُنَاظِرُه، ولا أن يقبل الحق من طائفةٍ ويَرُدَّه من طائفةٍ أخرى؛ لأن هذه النصوص كلها خَرَجت من مشكاةٍ واحدةٍ".

والنبي عَلَيْهُ قال: "لا أُلفِيَنَّ أحدكم متكِئًا على أريكته يأتيه الأمر مما أَمَرتُ به أو نَهيتُ عنه، فيقول: لا أدري ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه"(١)، أي: لا يريد أن يَقبَل السُّنَّة وأحاديث النبي

فهذا الحديث فيه إنكارٌ شديدٌ على من آمن وصدَّق بالكِتَاب دون السُّنَّة؛ لأنه فَرَّق بين الله ورسُلِه، وآمن ببعض الكِتَاب وكفر ببعض، وعَقْدُ الإيمان يقتضي التصديق بجميع ما بَلَغه وأُخبِر به عن النبي عَلَيْهِ من الآيات والحكمة.

تطبيقات عملية للقاعدة الأولى:

فمن التطبيقات العملية لهذه القاعدة ما يلي:

المثال الأول: ما رواه مسلم في صحيحه عن أبي هريرة هيه: قال رسول الله عليها: "بينما رجلٌ يسُوقُ بقرةً له قد حمَلَ عليها

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في سننه (٤٦٠٥)، والترمذي في سننه (٢٦٦٣)، وابن ماجه في سننه (١٣٧)، وقال الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٧/٦): "صحيح".

...(6)(171)

متاعه، التفتّ إليه البقرة فقالت: إني لم أُخلَق لهذا"، أي: هذا ليس من طبيعتي ولا من فطرتي أن تحمل عَلَيَّ أغراضك، ولكني إنما خُلِقتُ للحرث.

فقال الناس متعجِّبِين: "سبحان الله بقرةٌ تتكلَّم!" فقال رسول الله عَلَيْ: "فإني أؤمن بهذا وأبو بكر وعمر"(١)، وليس في المجلس أبو بكر وعمر الله عَلَيْ .

فالرسول ﷺ أخبر عن حال أبي بكر وعمر ﷺ في التصديق، وإن كان الخبر مما يتعجّبُ منه الناس ومما يندهشُون منه، فما دام النبي ﷺ قال الخبر=

- ٧ فهو ﷺ لا ينطق عن الهوي.
  - ✔ ولا يقول من نفسه.
- ✔ بل لابد أن يكون خبرة موافقًا لمراد الله ﷺ.

الشاهد: أنه على أُخبَر عن حال أبي بكر وعمر على مع غيابهما عن المجلس؛ لأنه يعرف حالة أبي بكر وعمر المجلس؛ لأنه يعرف حالة أبي بكر وعمر المجلس؛ المناسبة المعرف المحلمة المحلمة

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري (٣٤٨٣)، ومسلم (٢٨٣٣).

يقول صاحبُك؟ يقول أنه أُسرِيَ به إلى بيت المقدس"؛ إذ بيننا وبين بيت المقدس مفاوِز؛ فهي كانت تُسمَّى: رحلة الشتاء والصيف؛ شهرً للذهاب وشهرٌ للإياب.

فما كان من أبي بكر فيه إلا أن قال: "أُوقد قال؟"، فهو يريد أن يتأكَّد من صحة الخبر، وهل صَدَر من النبي عَلَيْهُ؟ فلما قالوا له: نعم، قال: "فإن كان قال فقد صَدَق"(١).

ولهذا سُمِّي الصِّدِيق، ولم يذهب ليتأكد، وإنما عَلَق صحة الخبر بصحة نسبتِه، فإذا صدر من النبي عَلَيُّ فالنبي عَلَيُّ صادقٌ فيما يُخبِر به، فهو هُ إنما عَلَق التصديق بالخبر على صحة نسبته، فإذا صَحَّت النسبة صَحَّ الخبر، وكان مطابقًا للأمر في نفسه.

وهذا هو موقف المؤمن من أخبار النبي ﷺ، والذي ينبغي أن يكون عليه.

المثال الثاني: سأل رجل الإمامَ الزُّهري قال: (يا أبا بكر، قَولُ النبي عَلَيُّ: "ليس منا من شَقَّ الجُيُوب" (٢) = ما معناه؟)

 $<sup>\</sup>frac{(Y)}{2}$  متفق عليه، أخرجه البخاري (٣٤٩)، ومسلم (١٦٢).

<sup>(</sup>۱) متفق عليه، أخرجه البخاري (٣٨٨٧)، ومسلم (١٧٠).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري (١٢٩٤)، ومسلم (١٠٣).

...(S)(1V·)

فقال الزُّهري: "مِنَ اللهِ العلمُ، وعلى رسوله البلاغُ، وعلينا التَّسليم" أي: التَّسليم للنصوص وإن لم يُدرَك حقيقتها ولم يُدرَك كيفيَّتُها.

المثال الثالث: قولُ الإمام مالك هي لما سُئِل عن الاستواء وقيل له: ﴿ الرَّمْنُ عَلَى الْمُرْشِ السّتَوَى ﴾ [طه: ٥] كيف استَوَى ؟ يسألون عن الكيفيّة لا عن معنى الاستواء.

فقال قولته المشهورة: "الاستواء غير مجهولٍ، -يعني: غير مجهول المعنى - والكَيفُ غير معقولٍ، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة".

فجعل الإمام مالكُ على هذا السؤال بدعةً؛ لأنه يؤدي إلى التكذيب ببعض النصوص، والواجب هو الإيمان بما والتسليم لها، وإن لم يُدرَك حقيقةُ ما دلَّت عليه من العلم بالكيفيَّة، فنحن لسنا مُطالَبين بأن نعلم كيفيَّة صفات الله عَلَيْ ، لكننا مُطالَبون بالإيمان بمعاني هذه النصوص التي خاطبنا الله عَلَيْ بما.

ولهذا يُقال: عدمُ العلمِ -أي: بحقائق الأمور - لا ينفي العلمَ بوجودها وثبوتها في نفس الأمر. فما أخبر به الصادق المصدوق عليه هو حقٌ ثابتٌ في نفس الأمر، سواءً علمنا المعنى أو لم نعلم، وسواءً

علمنا الكَيفيَّة أو لم نعلم، وإنما المطلوب التَّأكُد من صحة نسبة الخبر إلى النبي عَلَيُّةِ.

وإذا عَلِم الإنسانُ أن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ هو أصدقُ قيلًا وأحسن حديثًا، وأن رسولَه على هو رسولُه الثابت بالنَّقل والعقل وبالبراهين اليَقينيَّة، ثم وَجَدَ هذا الإنسانُ في عقلِهِ ما يُنازِعه في خبر الرسول عليه أن يُسلِم موارِد النزاع إلى من هو أعلم منه، وهو الرسول عليه أن يُسلِم منه، وهو الرسول عليه أن يُسلِم منه، وهو الرسول عليه أن يُسلِم منه، وهو الرسول عليه أنه الله المنابقة عليه أنه المنابقة الرسول المنابقة الم

مثال: العاميُ يُصدِّق أهلَ الاختصاص في جميع العلوم الطبِّية والهندسيَّة وما يتعلق بالفلاحة والزراعة ونحوها، فيُصدِّق أخبارهم وكلُّ ما يقولونه دون اعتراض؛ لأنه غير متخصِّص، وإن لم تتَّضِح له الوِجهة ولا الكيفيَّة، ولم يتِّضح له المعنى، ولكنه يُسلِّم له.

فالمريض يجلس عند الطبيب ويستمع ويأخذ منه الوَصفَة الطبِّية ويتناولُ الدواء من غير اعتراض ولا مناقشة؛ لأنه ليس من أهل الاختصاص.

فالانقياد لخبر النبي الله أولى، مع أن الطبيب قد يُخطئ كما يَتُبُتُ ذلك، ويتكرَّر في المستشفيات ما يُسمَّى بالأخطاء الطبية، وهذه الأخطاء أحيانًا قد تُؤدِّي إلى الهلكة وإلى الموت، ومع ذلك

...() (177)

يذهب الناس إلى الأطباء ويَثِقُون فيهم، فالوثوقُ في خبر النبي عَلَيْهُ وفي خبر الله وَجَلِلٌ من باب أَوْلَى.

نسأل الله كلل الهداية والتوفيق.





# ❖ فوائد الالتزام بالقاعدة الأولى (السابقة):

من فوائد الالتزام بهذه القاعدة ما يلي:

أولًا: بُطلان كونِ العقل وحده يَستقلِّ في تحصيل المعرفة الدِّينيَّة؛ فنحن في حاجةٍ إلى النصوص الشَّرعيَّة خاصةً فيما يتعلق بالأمور الغيبيَّة التي لا يمكن أن تُدرَكَ بالعقل، دون أن نشترط موافقة العقلِ في تحصيلِ هذه المعرفة الدِّينيَّة؛ بحيث لا نؤمن بالنص حتى يوافق العقلِ فيما دل عليه.

## ومن أمثلة ذلك:

- ١. الكشف والذوق عند الصوفية.
- ٢. الموافقة لقول المعصوم عند الشيعة الإمامية.



ثانيًا: بيانُ درجةِ الرَّاسخين في العلم، وهي على النحو الآتى:

- ✔ الإيمان بجميع ما أنزل الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ من الكِتَابِ والحكمة إيمانًا عامًّا مجملًا.
- ✓ وإذا استَبَان هم معنى آية أو حديث= لم يَسَعْهم إلا الانقياد والإذعان له.
- ✔ وإذا اشتَبَهَت عليهم بعض النصوص= فوَّضوا العلم بَما إلى قائله وهو الله وَهَلَا؛ حيث قال الراسخون في العلم: ﴿ اَمَنَا بِهِ عَلَّ مِنْ عِندِ رَبِّنَا ﴾ [آل عمران: ٧].

قال الخطابي هي: "ولولا صحة الإيمان منهم لم يَستحقُّوا الثَّناء عليهم لقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ ﴾ [آل عمران:٧]".

ثالثًا: تحقيقُ النّجاة من مذاهب المبتدعة المخالفين لنصوص الكِتَاب والسُّنَّة؛ حيث رَدَّت كلُّ طائفة منهم من النصوص ما زعموا أنه يُخالِف ما عندهم من القواعد، واعترضوا على كلّ ما استدلَّ به خصومهم، وذلك بالشُّبه والخيالات الباطلة.

## والمؤمن الحق يعتقد:

- ✔ أن هذه النصوص إنما خرجت من مشكاةٍ واحدةٍ، كتابًا متشاهًا يُصدِّق بعضه بعضًا.
  - ◄ بل بينها من التَّوافق والتَّعاضد ما لم يتصوَّرهُ أهلُ الابتداع.
- ◄ وأهلُ الابتداع تَحكَّموا فيها بمجرَّد الهوى والظن، فاعتقدوا فيها التَّعَارُض والاضطراب فقبِلُوا ما وافق بدعتهم، وردُّوا غيره بأنواع التَّحريفات والتَّضعيفات.

# أمثلة على ذلك: وهي كثيرة ومنه:

- ١. القدرية النُّفَاة للقدر، تأوَّلوا النصوص التي يَستدلُّ بِها خصومهم من الجبرية.
- ٢. ونفاة الصفات يتأولون النصوص التي يَستدلُّ بَها خصومهم من المثبتة.

رابعًا: سَدُّ باب التأويل البدعي، الذي هو في الحقيقة= تحريفٌ؛ لأن المتأوِّل لم يجتَرِئ على النصِّ بالتحريف إلا بعد أن انقَدَح عنده بطلانُ ما دلَّ عليه هذا النصُّ من المعاني، فذهب إلى تحريفه وإخرَاجِه عما وُضِع له.

...(5)(177)

## فكان فيه شَبَهٌ ممن يلي:

الأول: من قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ هَم: ﴿ وَقُولُواْ حِطَّةُ وَالْمَابَ سُجَدًا نَغَفِرَ لَكُمْ خَطِيَّتَ كُمْ سَنَزِيدُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ وَادْخُلُواْ الْبَابَ سُجَدًا نَغْفِرَ لَكُمْ خَطِيَّتَ حِكُمْ سَنَزِيدُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف:171]، فلما قيل لهم: قولوا حِطَّة يعني: مغفرة، قالوا: حِنطَة، ﴿ فَبُدُرُ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ قَولًا غَيْرَ الَّذِينَ قِيلَ ﴾ [الأعراف:177].

الثاني: من قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ فيهم: ﴿ وَقَدْ كَانَ فَرِيقُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ إللبقرة: ٧٠]، أي: هؤلاء الذين حرَّفُوا كلام الله من اليهود وغيرهم إنما حرَّفوه بعدَمَا عَقَلُوه وهم يعلمون بذلك.

خامسًا: دفعُ توهُم التَّعَارُض بين النصوص واختلافها، فالنصوص يُصدِّق بعضُها بعضًا، وهي -فقط- تحتاج إلى التأمل والتدبر، وحينئذ لن يعارض بعضُها بعضًا أبدًا.

الدليل: ﴿ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلَافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٢].

سادسًا: دفعُ توهُم التَّعَارُض بين الوحي والعقل؛ كما وقع الأهل البدع.

#### أمثلة:

- أنكروا نصوص البرزخ والصراط والميزان.
- وأنكروا نصوص رؤية الله عَجَلِكُ في الآخرة.
  - وأنكروا ما وَرَد في حديث الذباب.
- وأنكروا حديث شرب العسل وغير ذلك.

وكل ذلك بدعوى عدم تصوُّرِ العقل له؛ فجعلوا العقل حاكمًا على النصوص.

أما عند أهل الحق والإيمان فالشرع هو الحاكم.

الدليل: قال عَلَيْهُ: "لا يؤمن أحدُكُم حتى يكون هواه تبعًا لما جئت به"(١).

البغدادي في الفقيه والمتفقه (١٣٥٥)، قال النووي في الأربعين: "هذا حديث

صحيح رويناه في كتاب الحجة بإسناد صحيح".



القاعدة الثانية: اشتمالُ الكِتَابِ والسُّنَّة على جميع مسائل العقيدة:

وهذه قاعدة عظيمة، تُبيِّن مَنهَج أهل السُّنَّة في التعامل مع نصوص الكِتَاب والسُّنَّة.

وهذه القاعدة تقول: أن الكِتَاب والسُّنَّة يشتملان على أصول الدين، أي: على جميع مسائل ودلائل العقيدة؛ فالعقيدة:

- إما مسائل.
- وإما أدلة على هذه المسائل.

## فكل ما يحتاجه الناس من:

- ١. معرفةِ مَا يتعلق بالله رَجَهٰكٌ وبأسمائه وصفاته وأفعاله.
  - ٢. ومعرفةِ ما يتعلق بالرسالات.
- ٣. ومعرفة ما يتعلق باليوم الآخر ونحوها= لا يوجد إلا في الكِتَاب والسُّنَّة.

وهذا يعني: أن مصدرنا الوحيد لمعرفة ذلك هو الكِتَاب والسُّنَّة لا غير ذلك، وهذا يُسمَّى عند كثير من الناس: أصول الدين.

# مسألة تقسيم الدين إلى أصول وفروع:

فكثير من الناس جعلوا الدين أصولًا وفروعًا، مع أن هذا التقسيم فيه نظر.

لكن يمكن التجاوز عن ذلك، وإلا فالكِتَاب والسُّنَّة اشتملًا على:

- أصول الدين التي تستحقُّ هذا الاسم.
- براهين -أي: أدلة- هذه الأصول سواءً كانت أدلة سمعيّة أو عقليّة، فهي موجودةٌ في الكِتَاب والسُّنَّة، فحتى الأدلة العقليّة موجودةٌ في الكِتَاب والسُّنَّة.

وما جاء به الرسول على كامل كافٍ شافٍ يدخل فيه كل حقّ؛ كما قال شيخ الاسلام ابن تيمية هي: "إن رسول الله على بيّن جميع الدين؛ أصولَه وفروعَه، باطنَه وظاهرَه، علمَه وعملَه؛ فإن هذا الأصل هو أصل أصول العلم والإيمان، وكل من كان أعظمُ اعتصامًا بعذا الأصل كان أولى بالحق علمًا وعملًا".

...(5)

# أحوال تعلُّق العلوم بالسَّمع والعقل:

وهو يكون على ثلاثة أحوال، فللعلوم عمومًا علاقة بالسَّمع أي: الكِتَاب والسُّنَّة، وهي كالتالي:

1- علومٌ تُعلم بالسَّمع فقط، فلا مجال للعقل فيها وهو: ما يُعلَم علم عجرد إخباره، أي هي: أمور خبريَّة لا تُعرفُ إلا بخبر الكِتَاب والسُّنَّة، وهذه الأمور الغيبيَّة.

مثال: تفاصيل البعث والحساب والجزاء؛ لأن العقل لا يهتدي إليها بحال، فلا تُعلَم إلا بالسَّمع، وهناك أمور تُعلم بالسَّمع وبالعقل، أما هذه فلا تُعلم إلا بالسَّمع.

مثال آخر: ما يحدث في القبر من أحوال وأهوال، وما يحدث يوم القيامة من أحوال وأهوال.

فطريقُ معرفتِها: القرآن والسُّنَّة، ولا مجال للعقل هنا، فليس له إلا أن يَتلقَّى وأن يُصدِّق وأن يُقِر؛ لأنه قد أقرَّ بأن الله هو الواحد الأحد، وأن الرسول عَلَيُهُ صادق فيما يخبر عن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .

## فالقلوب تُقرُّ بـ:

- صدق الرسول عَلَيْكُ.
- وأنه ﷺ أعلم الخلق بالحق.

- وأنه أنصحهم إليهم وأشدُّهم رغبة في هدايتهم وتعليمهم.
- ٢- علومٌ تُعلَم بطريق العقل فقط، فهو عكس الأول ولا مجال
   للسمع فيها؛ لأنه لم يتحدث عنها.

وهذه عادة ما تكون في العلوم المفضُولَة؛ كالكلام في:

- الطب.
- والحساب.
  - والحِرَف.
- والصناعات.

## فهذه الأمور يتعلَّمُها الناس بعقولهم.

٣- علومٌ تُعلَم بالعقل والسّمع معًا، أي: اشتَرَكَ في العلم بها العقل مع الشرع؛ فالشرع قد هدى وأرشد إلى أدلتها العقليّة في الوقت نفسه؛ لأن العقل أرشد إلى أدلتها العقليّة.

إِذًا: أصول الدين سواء كانت مسائل أي: قضايا وأحكام، أو دلائل على تلك المسائل، كلها قد جاءت في الكِتَاب والسُّنَّة بيانًا شافيًا قاطعًا للعذر.



### كفاية الوحى في العلوم الإلهيَّة والعقديَّة:

بل أمور العقائد التي هي من أصول الدين، يقتضي بيان النبي ها، بل هذا من أعظم ما بلّغه الرسول على البلاغ المبين، فأمور العقائد التي تُسمَّى أصول الدين أعظم وأهم وأخطر من الأحكام العملية من العبادات والصلاة والصيام وغيرها من الأحكام، فبيّنها النبي على وبيّنها القرآن الكريم أعظم بيان.

قال شارح الطحاوية على: "ومن المحال ألّا يحصُل الشفاء والهدى والعلم واليقين من كتاب الله وكلام رسوله على ويحصُل من كلام هؤلاء المتحيّلين -أي: الذين خالفوا الكِتَاب والسُّنَة-، بل الواجب أن يُجعَل ما قاله الله ورسوله على هو الأصل ويُتَدَبَّر معناه ويُعقَل ويُعرَف برهانُه ودليلُه العقلي والخبري السَّمعي، وتعرف دلالته على هذا وهذا.

ثم بُحعل أقوالُ الناس التي توافقه وتخالفه متشابعةً مجملةً تحتمل وتحتمل، ويقال لأصحابها عندئذ: هذه الألفاظ تحتمل كذا وتحتمل كذا:

- ١. فإن أرادوا بما ما يوافق خبر الرسول ﷺ قُبِل.
- ٢. وإن أرادوا بما معاني تخالف خبر النبي ﷺ رُدًّ".

#### فالمقصود:

- ✓ بيان أن العلم هو: ما قام عليه الدليل، فالعلم الذي يستحقُّ أن يسمَّى علمًا هو: ما قام عليه الدليل.
- ✓ والنافع منه هو: ما جاء به الرسول ﷺ، أي: ما جاءت به الشريعة؛ لأن هناك علومٌ لم تأتِ بما الشريعة، لكنها علوم صحيحة وقد تكون نافعة، لكن أنفعها ما جاء به النبي ﷺ؛ لأنه هو الذي يُصلِح لنا أمر الدنيا والآخرة.

# فالعلوم الإلهيَّة والمعارف الدِّينيَّة نأخذها عن النبي ﷺ لما يلى:

- ✔ لأنه هو أعلمُ الخلق بها.
- ✓ وأرغبهم في تعريف الخلق بها.
- ✔ وأقدرُهم على بيانها وتعريفها.

فهو فوق كلِّ أحد في العلم والبيان والقدرة والإرادة؛ فالنبي وقت كل أحد من الناس علمًا وبيانًا وقدرة وإرادة في محبة الخير للناس، وأحرصهم وأرغبهم في تعليمهم وتخليصهم من غضب الله وكالله.



## أوجه بيان النبي على السائل العقائد:

وبيان النبي على للسائل العقائد يكون على وجهين:

الوجه الأول: تارة يُبيّن الأدلة العقليّة الدالة على هذه المسائل -مسائل العقيدة-، والقرآن مملُوءٌ بالأدلة العقليّة والبراهين اليّقينيَّة على هذه المعارف والمطالب الدِّينيَّة، خاصة ما يتعلق بأمور العقائد.

الوجه الثاني: أن يُخبِر بَها خبرًا مجرَّدًا؛ معتمدًا في ذلك على ما أقامه من الآيات والبيِّنات والدلائل اليَقينيَّة على أنه رسول الله المبلِّغ عن الله، وأنه لا يقول إلا الحق.

أمثلة:

الأول: أحوال البرزخ.

الثاني: مسائل الغيب.

الثالث: لما تحدَّث النبي عَلَيْ عن البقرة التي تُكلِّم صاحبَها، وتقول له: إني لم أُخلق لهذا، وإنما خُلِقت للحَرْثِ، فقال الصَّحَابَة الذين كانوا مع النبي عَلَيْ : بقرةٌ تَتَكلَّم! وإنما قالوا ذلك تعجُّبًا

واستغرابًا، فقال النبي على: "فإني أُؤمِنُ بهذا وأبو بكر وعمر"(١)، وليس في المجلس أبو بكر ولا عمر الله الله المجلس أبو بكر ولا عمر

## أدلة كفاية الوحى في أمور الدين والدنيا:

فالواجب أن ما أخبر به النبي على نُقَابِلُه بالتَّصديق واليقين؛ فالكِتَاب والسُّنَّة يشتملان على ما يحتاجه الناس في دينهم ودنياهم مما يتعلق بمصالحهم الدنيويَّة التي يَسعَدُون فيها ويَسعَدُون في الآخرة.

دليل ثاني: قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِنِينَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشُرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [النحل: ٨٩].

ففي الآية الأولى: من شيء، وفي الآية الثانية: لكل شيء.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري (٣٤٨٣)، ومسلم (٢٨٣٣).

...(5)(1/17)

## ونحن نعرف أن هناك وجهان لتفسير آية: ﴿مَّافَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ٣٨]:

الوجه الأول: قيل: هو اللوح المحفوظ؛ فإن الله ﷺ أثبت فيه ما يقع من الحوادث.

الوجه الثاني: وقيل: القرآن أي: ما تركنا شيئًا مما يحتاجه الناس في أمور دينهم إلا وقد دلَّلنا عليه في القران:

- إما دلالةً مُبِيْنَةً ومبَيَّنَةً ومشروحة.
- وإما مجملةً يُتلقَّى بيانها من النبي عَلَيْ أو من الإِجماع أو من الإِجماع أو من القياس.

- تفصيلًا.
- أو تأصيلًا؛ بحيث يُحيل على:
  - النبي عَلَيْكِهُ.
- أو يحيل على أهل الذكر.

وأهل الذكر هم أهل الشأن في كل علم من العلوم، وشأن من الشؤون.

## والله عَلَى وصف كتابه القرآن بأنه:

- الحق.
- وأن الهداية معقودة على اتِّباع هذا الكِتَاب.
- وأن النجاة وأن الهداية معقودة على الالتزام بما ورد فيه تصديقًا وتحكيمًا.

#### الأدلة على ذلك:

- قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَٱللَّهُ يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُو يَهْدِى ٱلسَّكِيلَ ﴾
   [الأحزاب:٤].
- وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ أَقُومُ ﴾
   [الإسراء: ٩].
- وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿قَدْ جَاءَ كُم مِن ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَبُّ
   مُبِيتُ ﴿ اللَّهُ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضُونَ كُهُ ﴿ [المائدة].
- وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِلُّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَىٰهُمْ
   حَتَّىٰ بُبَيْنَ لَهُم مَّا يَتَقُونَ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [التوبة: ١١٥].

...(5)(111)

ولا شك أن ترك العباد من غير هداية وإرشاد ينافي حكمة الله على في محبته لعباده.

## كمال الدين وكفاية الوحي:

فالله عَجْلِلَ امتنَّ على عباده باكتمال الدين وإتمام النعمة، وكلُّ ما يحتاجونه موجود في هذا الدين.

## والأدلة على ذلك:

الدليل الأول: قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَيَكُمْ وَيَكُمْ وَيَنَكُمْ وَيَنَكُمْ وَيَعَالَىٰ الله الله وَيَا ﴾ [المائدة: ٣].

ولهذا قال الإمام الشاطبي هي: "فكل من زعم أنه بقي في الدين شيء لم يُكمَل فقد كذّب بقوله: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَينَكُمْ وَينَكُمْ وَينَكُمْ وَينَكُمْ وَينَكُمْ وَينَكُمْ وَالْمَائدة: ٣] ".

فالواجب على كل مؤمن أن يَرضَى بما رَضِي الله له وأن يَقنَع به، فمن التمس الهدى في غير دين الله فقد رَدَّ على الله أَمرَه وخبره، وقد قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَمَن يَبْتَع غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْ اللهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخُسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

الدليل الثاني: قول النبي على الله الله الله الله تركتُكُم على مثل البيضاء، ليلها ونهارها سواء"، وفي رواية: "لا يزيغُ عنها إلا هالك"(١).

- قال أبو الدرداء ﴿ الله عَلَيْهُ: "صدق والله رسول الله عَلَيْهُ، تركنا والله على مثل البيضاء يعنى: بيضاء نقيّة ليلها ونمارها سواء".
- وقال أبو ذر هذ: "لقد تركنا محمد على وما يحرِّك طائرٌ جناحيه في السماء إلا أَذْكَرَنَا منه علما"، فحتى الطيور التي تطير في السماء لم يترك رسولُ الله على الإخبار عن أحوالها! فكيف بما يحتاجه المرء في دينه ودنياه؛ فهذا يدل بطريق الأَوْلَى على أن أصول الدين التي هي العقيدة والإيمان هي أكثر وأوفر وأوثق في هذا الدين.
- وكذلك ما قاله سلمان الفارسي رهيه لل قيل له: قد علَّمَكُم نبيُّكم كلَّ شيءٍ حتى الخراءة! فقال: "أجل علمنا حتى

(۱) أخرجه أبو داود في سننه (۲۰۷۷)، والترمذي في كتاب العلم (۲۲۷۲)، وابن ماجه في سننه (۲۲ )، وأحمد في مسنده (۲۲۷۱)، وقال الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (۱/ ۱۳۲): "إسناده حسن"



الخراءة" أي: الدخول إلى الخلاء، مع أن هذا أمر فطريٌ لا يحتاج إلى تعليم، وإنما هذه دقَّةُ هذا الدين.

### كمال الدين حتى في باب الآداب:

فمن دقة الإسلام أنه جعل لكل شيء آدابًا حتى في الأمور الفطرية.

#### فمثلا هناك:

- آداب الطعام.
- وآداب الشراب.
  - وآداب النوم.
- وآداب اللباس.
- وآداب الدخول إلى الخلاء.
  - وآداب الكلام.

فكلُّ شيء جعل له آدابًا وأخلاقيًّات، فإذا كان الإسلام قد عُني بهذه الأمور الفطرية التي لا تحتاج إلى تعليم، بل يعرفها الإنسان بفطرته وجبِلَّته، ومع ذلك دخل فيها الدين وجعل لها آدابًا وأخلاقيات، فأصول الدين من العقائد والإيمان من باب أولى، فما دام أن النبي علم أصحابه هي كلَّ شيء، فبالتالي مُحالُ أن

يترك تعليمهم فيما يقولونه بالسنتهم ويعتقدونه بقلوهم في رهم ربّ العالمين؛ الذي معرفتُه هي غايةُ المعارف وعبادتُه أشرفُ المقاصد، والوصول إليه غاية المطالب، بل هذا هو خلاصة الدعوة النبويّة وزبدة الرسالة الإلهيّة، فكيف يتوّهم من في قلبه أدني مُسْكةٍ من إيمانٍ وحكمةٍ ألّا يكون بيان هذا الباب قد وقع من الرسول عليه على غاية التمام.

## موقفُ من يدَّعي عدم كفاية نصوص الكِتَاب والسُّنَّة:

إما أن يقولوا على احتمالين:

الاحتمال الأول: أن الرسول على تكلم في أصول الدين أو يقولوا: لم يتكلم.

ولا شك أن الباطل هو الثاني وهو: أنه لم يتكلم، وهذا لا يقول به مسلم، ولا يقول به عاقل.

وقد يقولون: أنه تَكلُّم بما هو الحق، أو لم يتكلم بالحق، وهذا الثاني لا يقول به مسلم، أن الرسول عليه تكلم لكن بالباطل!



# الاحتمال الآخر أن يقول: أنه تكلَّم لكن تكلَّم بكلام مبهم مجمل غير واضح؛ وهذا أيضا باطل وغير صحيح؛ لما يلي:

• لأن القرون الأولى من الصَّحَابَة والتابعين وتابعيهم شَهِدُوا للنبي عَلَيْ بالبيان، وإشهادُهُ هو عَلَيْ على الصَّحَابَة في الموقف العظيم أنه بَلَّغ، وأنهم وَعَوْا؛ كما في موقفه في حجة الوداع، فأشهدهم على أنفسهم فشهدوا له بالبلاغ. فهذا يرُدُّ هذا الادِّعَاء والدَّعوى.

• ومن المعلوم فطرة أن صلاح القلوب والأرواح مُقَدَّم على صلاح الأبدان؛ فكم من خبيثِ النَّفس ضيِّق الصدر، قد ضاقت عليه الأرض بما رحبت، وكم من طيب النفس منشرح الصدر، وهو لا يعبأ بشَظَفِ العيش وكَدَر الحياة.

وكلما كانت حاجة الناس إلى شيء ما آكد وأكثر من غيره كان مبذولًا لهم ميسورًا أكثر من غيره، فلما كانت حاجة الناس إلى الهواء والأكسجين ولا يصبرون عليه أكثر من دقائق= كان هذا مبذولًا لهم من غير ثمن، ولا يستطيع أحد أن يمنعه من الناس.

وقل مثل ذلك في الماء ثم سائر الحاجات مرتبة حسب حاجة الناس إليها. لكن حاجة الناس إلى معرفة ربهم وخالقهم ومعبودهم هي فوق كل المراتب هذه الحاجات كلها؛ لذا كان اشتمال الكِتَاب والسُّنَّة وكلام السلف على ذكر العقائد وتقريرها وبيانا أكثر من غيره؛ ذكرًا وبيانًا وتقريرًا ونقلًا، وهذا من كمال حكمة الله وهنا وتمام نعمته وإحسانه، بل كانت الطرق إلى تحصيل ذلك أكثر وأوسع وأبين من غيره.

والحمد لله.





القاعدة الثالثة: لا نسخ في الأخبار ولا في أصول الدين:

ونعرف أن النَّسخَ طريقةٌ من طرق التعامل مع النصوص عند التَّعَارُض.

لكن لا نسخ فيما يتعلق بالعقائد؛ لأنها تقوم على الخبر عن الله، بل حتى الأحكام الشَّرعيَّة الأساسيَّة لا يدخلها النسخ، فهي أمور ثابتة، إنما النَّسخ يدخل في بعض تفاصيل الأحكام؛ وذلك من باب التَّخفيف على الأمة في التكاليف أو غير ذلك، وهذه القاعدة تُقرّر أنه لا نسخ في الأخبار.

#### ومن الأمثلة على ذلك:

■ مسائل الإيمان بالله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى وبأسمائه وصفاته وأفعاله = لا يمكن أن يدخل النسخ فيها.

- ما يتعلق بالرسالات وأسماء الأنبياء ورسالاتهم ومواقفهم مع أقوامهم= لا يمكن أن يدخل النسخ.
- ما يتعلق باليوم الآخر، فكل خبر وردنا عن اليوم الآخر والبعث والنشور والجنة والنار لا نسخ فيه.
  - ما يتعلق بالملائكة وأسمائهم وأحوالهم.
    - ما يتعلق بالكتب السابقة.

فكل هذا لا يدخله نسخ؛ لأنما أخبار والنسخ لا تدخل الأخبار؛ وذلك لأن المخبِر إذا أخبر عن شيء ثم أخبر عن ضده أو نسكه فكأنما أكْذَبَ نفسه.

## تعريف النسخ ومواضعه:

والنسخ في اصطلاح العلماء هو: رفع الحكم الشرعي بدليل شرعي متأخر.

وهذا تعريفه عند علماء الأصول خاصة، وهم المهتمون بها= لأنها تتعلق بالأحكام الشَّرعيَّة دون العقدية.

والنسخ دائمًا يحدث حينما يتعارض دليل مع دليل، فإذا تعذّر الجمع بين الدليلين، وتعَذّر ترجيح أحدهما على الآخر بسبب قوة الأول وضعف الثاني= لجُيئ إلى النسخ.



والنسخ يكون بمعرفة تاريخ كل من الدليلين، فيكون المتأخر من الدليلين رافعًا لحكم المتقدِّم منهما، فهذا هو النسخ.

## ♦ النسخ يكون في الأوامر لا في الأخبار:

## والشريعة عبارة عن قسمين:

القسم الأول: الخبر؛ فيخبر الله وَ عَلَق عن أشياء وقَعَت أو ستَقع.

### والخبر هو: ما يخبر الله به سواء:

- عن ذاته وأسمائه وصفاته.
  - أو عن أفعاله.
- أو ما أخبر به عن مفعولاته سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ.
- أو ما قص علينا من أخبار الأمم الماضية وأخبار الرسل ودعواتهم.
  - أو ما سيكون من أحوال الناس في المستقبل.
- أو ما يتعلق باليوم الآخر من الجنة والنار والحساب والعقاب والبعث والحشر والجزاء.

فكل هذا وسيلة العلم به: الخبر عن الله وعن رسوله على الخبر عن الله وعن رسوله والخبر يُقَابَل بالتصديق والتسليم، فنعلم أن كل ما أخبر الله به هو حق على حقيقته، وهو صِدْقُ يجب الإيمان به واعتقاد صحته وتصديقه.

ولذا فإن الأخبار لا يدخلها نسخ؛ لأن المخبر عن شيء أنه كان أو سيكون= إذا أخبر بخلافه كان مُكذّبا لنفسه، وذلك أمر غير جائز في حقّ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ولا في حقّ رسوله عليه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ولا في حقّ رسوله عليه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .

فمن قال: سمعتُ كذا ورأيتُ كذا، ثم قال بعد ذلك: لم أسمع ولم أَرَا فيكون قد أكذب نفسه، والله سُبْكَانَهُ وَتَعَالَى منزَّهُ عن ذلك.

القسم الثاني: الأمر؛ فيأمر الله أو ينهى عباده بأن يفعلوا كذا أو ينتهوا عن كذا.



فهذا النوع الثاني من أنواع الشريعة متعلق بالأمر والنهي، والأوامر تُقَابَل بالطاعة والانقياد، وبالتالي يمكن أن يدخل النسخ فيها ولكنها على قسمين:

الأول: أمور الأحكام الخاصة في تفاصيل الأحكام الشَّرعيَّة، فيمكن أن يدخل النسخ فيها.

الثاني: كليات الشريعة من الضروريات والحاجيات والتحسينيّات؛ فهذه الأمور حَفِظَتها الشريعة؛ محافظةً على حياة الناس؛ فأصول العبادات كالصلاة والصيام والزكاة والحج، وما يحفظ الضروريات وما يُحقِق العدل والإحسان، وما يجلب الفضيلة ويدفع الرذيلة= كل ذلك لا يقع فيه النسخ، مع أنها أحكام شرعية، لكن هذه مسائل أصولية.

وإنما يقع النسخ في تفاصيل هذه المسائل فيما يتعلق بالهيئات والكيفيَّات والأمكنة والأزمنة والأعداد، وهذا جزء يسير إذا ما قُورِنَ بكليات الشريعة.

فالقول بعدم دخول النسخ في مسائل الاعتِقَاد يعني: ثبات أصول الدين وأصول الإيمان؛ فدعوة الرسل واحدة فهم إخوة لعِلَّات كما في الحديث، وكل رسول جاء يؤُّكد ويصدِّق من سبقه من الرسل

فيما يتعلق بأصول الدين، وفيما يتعلق بأركان الإيمان، فنجدها واحدة بين جميع الرسل.

## الأدلة على ذلك:

- ما أمر الله به عَظِل نبيه عَظِلُ أن يقول: ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدُعًا مِنَ اللهِ عَلَيْكُ أن يقول: ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدُعًا مِنَ الرُسُلِ ﴾ [الأحقاف: ٩].
- وقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ ۚ فَبِهُ دَنْهُمُ اللَّهِ مُ اللَّهُ ۚ فَبِهُ دَنْهُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا لَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

فسلسلة دعوات الهدى موصولة حلقاتمًا ومتفقة عُرَاهَا؛ يُشَمِّر الجميع إلى غاية واحدة ويدعون إلى ربِّ واحد ويهدون الناس إلى أصولٍ متحدةٍ، يدعو الآخِرُ منهم بدعوة الأول، ويترضَّى عنه ويترحَّم عليه.

الدليل على ذلك: ﴿وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اللَّهِ عَلَى فَلُوبِنَا غِلَّا لِللَّذِينَ اللَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَنِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَنِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِللَّذِينَ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا ا

وإذا بطل القول بالنسخ في الأخبار وفي أصول الدين فهذا يؤدي إلى = إعمال الأدلة كلها التي قد يظهر فيها تعارض، لكنه ليس تعارضًا حقيقيًّا.



فالقاعدة تقول: إعمال الأدلة أولى من إسقاطها أو إسقاط أحدها؛ فما دُمنًا عرفنا أنه لا يوجد نسخٌ فإذا ظهر نوع من التَّعَارُض بين الأدلة فهو إنما يكون:

- في نظر الناظر.
- أو في نظر المتأمل.
- أو في نظر المجتهد.

وبمزيد من التأمل والتحقيق سينجلي هذا التَّعَارُض وتتفق الأدلة على شيء واحد.

فكلُّ دعوى تردُّ نصًّا من النصوص الإيمانيَّة أو العَقدِيّة، أو نصًّا من نصوص الأخبار بحجة النسخ= فهي دعوى باطلة لا ينبغي الالتفات إليها.

## اختلاف مفهوم النسخ عند بعض السلف:

أما ما ورد عن بعض السلف في بعض النصوص أنها منسوخة فهذا عند النظر والتحقيق نجد أن ذلك كان جاريًا على اصطلاحهم، وهذا الاصطلاح يختلف عن اصطلاح المتأخرين من الأصوليين.

فالسلف كانوا يُطلِقون على التخصيص والتقييد والاستثناء والبيان نسخًا، حتى قال ابن القيم على: "ومن تأمَّل كلامَهم رأى مِن

ذلك فيه ما لا يُحصى، وزال عنه به إشكالات أوجبَها حمل كلامِهم على الاصطلاح الحادث المتأخر".

فاصطلاح السلف في النسخ واسع أوسع من اصطلاح المتأخرين؛ ولهذا لا يُسمَّى ما قالوه نسخًا بحسب الاصطلاح المتأخرين؛ ولهذا لا يُسمَّى ما قالوه تشجَّا التثبيت العقائد، وأنها لا تتخلّف إذًا؛ هذه القاعدة مهمة جدًّا لتثبيت العقائد، وأنها لا تتخلّف

ولا تتعارض، ولا تختلف عقائد الأنبياء بعضهم عن بعض.

القاعدة الرابعة: رَدُّ التنازع إلى الكِتَاب والسُّنَّة:

فكل ما تنازَعت واختلَفت فيه الأمة من أصول الدين، وبل حتى في فروع الدين= يجب رَدُّه إلى الكِتَاب والسُّنَّة؛ وذلك لأمور منها:

✔ طلب رفع التنازع.

√ودفع الاختلاف.

٧ ومعرفة الحق والصواب.

فالتنازعُ أمرٌ طبيعيٌّ أن يقع بين الناس؛ لاختلاف المدارك واختلاف الأفهام يحصل هذا التنازع.



ولكن المنهي عنه هو: البغي والظلم ومجاوزة الحد، ومن الأدلة على ذلك:

- النهي عن البغي والتفرق في الأمم السابقة الذين قال الله فيهم: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُغَنَلِفِينَ ﴿ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ ۚ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمُ أَلَى فيهم: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُغَنَلِفِينَ ﴿ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ ۚ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمُ أَلَى وَتَمَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَأَمْلاً نَ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ [هود: وَتَمَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَأَمْلاً نَ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ [هود: 11٨ 11٩].
- ولهذا حذَّرنا الله ﴿ وَلَا تَكُونُوا الله ﴿ وَلَا تَكُونُوا الله وَ الله وَالله وَا الله وَالله وَاللهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله
- والنبي على ذكر تفرُق اليهود على إحدى وسبعين فرقة، والنبي على اثنين وسبعين فرقة، وقال: "وتفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة" وفي رواية: "كلهم في النار إلا واحدة" قالوا: من هي يا رسول الله؟ قال: "ما أنا عليه وأصحابي"(١).

(١) أخرجه الترمذي (٢٦٤١)، وقال الألباني: حسن.

فَالله ﷺ أَمرِنا حِين نتنازع أَنْ نَرُدَّ هذا التنازعَ إلى الكِتَابِ وَالسُّنَّة: ﴿فَإِن نَنزَعْنُمْ فِ شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلْمَالِيهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٩٥].

- فالرد إلى الله على هو: الرد إلى القرآن الكريم.
- والرد إلى النبي على هو: الرجوع إليه حال حياته، وإلى سنته بعد مماته.

وجعَلَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ردَّ التنازع إلى الله ورسوله على من علامات الإيمان، بل من شروط الإيمان؛ فقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى في آية التنازع: ﴿فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنمُ تُوَّمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ التنازع: ﴿فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنمُ تُوَّمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ التنازع: ﴿فَإِن نَنزَعُنُمْ أَوْمِيلًا ﴾ [النساء: ٥٩]

فالذين يرُدُّون تنازعهم واختلافهم إلى الكِتَاب والسُّنَّة هم:

الذين آمنوا بالله ربًا.



- وآمنوا باليوم الآخر.
- وقد سلكوا الطريق الصحيح السليم؛ كما قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويلًا ﴾ [النساء: ٥٩].

ونحن حينما نرجع إلى العالم في الشريعة نستفتيه ونتبعه في قوله وننقاد إليه فإنما ذلك من جهة كونه عالمًا، لا من أي جهة أخرى، فهو وإن كان بشرًا مثلنًا إلا أنه مُبلّغ عن الله ورسوله على فالله على ولهذا كان العلماء بمثابة المؤقعين عن الله ورسوله على فالله على أمرنا بطاعتهم من جهة أنهم يبلغون عن الله ورسوله على ويأمرون بما أمر الله به ورسوله على .

وإلا فلا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

## أصناف من خالف هذه القاعدة:

والذين خالفوا هذه القاعدة هم أنواع:

• فمنهم من جعل اتباع الأجداد والآباء في أصل الدين هو المرجوع إليه دون غيره، حتى ردُّوا بذلك براهين الرسالة وحجة القرآن ودليل العقل، فقالوا: ﴿ بَلْ قَالُواْ إِنَا وَجَدْنَا عَابَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةِ وَإِنَا عَلَىٰ عَاتُوهِم مُّهُ مَدُونَ ﴾ [الزخرف:٢٢]، فلما قيل لهم: ﴿قَلْ أَوْلُوحِنْتُكُم بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدَتُمُ عَلَيْهِ ءَابَاءَكُم ﴾ [الزخرف:٢٢]، لم يكن لهم جواب إلا

الإنكار: ﴿قَالُواْ إِنَا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ عَكَفِرُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٤]، وهذا إشكالٌ من القديم.

- وفي الزمن الحديث الذين يقلدون من يُحسِنُون فيهم الظن لمجرد التقليد، ويعارضون بأحوال مشايخهم وأقوالهم مشايخهم ما ورد في الكِتَاب والسُّنَّة، فهذا ما يُسمَّى بالتقليد الأعمى، ومن ذلك:
- ما فعلته الشيعة الإماميَّة في اتِباع قول المعصوم عندهم، فيزعمون في أئمتهم العصمة، فهم يتبعون هؤلاء الأئمة وإن خالف ما نسبه إليهم، وأحيانًا كثيرة ما يُنسَب إلى هؤلاء الأئمة ما يكون زورًا وبمتانًا والأئمةُ منه برَاء، فيجعلون اتِباع هؤلاء الأئمة هو العمدة.

وأما ما خالفهم من النصوص سواء كانت من القرآن؛ فالقرآن يُتَأوّل حتى يكون موافقًا لما نُسِبَ لهؤلاء الأئمة، وأما السُنّة فتُردُّ؛ لأنهم لهم مروياتهم الخاصة!

• من جعل أقوال إمام من أئمة الزهد والتصوف هو الحكم، ويَرُدُّ كل من خالف ذلك، حتى ولو كان هذا المخالف هو ما تقتضيه الأدلة من الكِتَاب والسُّنَّة وإجمَاع الأمة؛ بحجة أن



إمامه قد ثبَتَت ولايتُه فلا تُتَصوَّر مخالفته للكتاب والسُّنَة بحال! وهذا ظن فاسد.

- من عارض الشريعة برأي أو قياس، وجعل ذلك أصلًا يُعتَمد عليه، ويردُّ إليه كل نزاع، ويدخل في هؤلاء من يُسَمَّون بأهل التحسين والتقبيح العقليين، فعندهم الحَسَن ما حَسَّنه العقل والقبيح ما استقبحه العقل.
- من يجعل ما يراه جمهور الناس وعامة الناس أصلًا يُحاكم إليه، ولو كان ذلك مخالفًا للشريعة، أي: اتّباع الأهواء واتّباع ما يسمُّونَه بالكثرة الغالبة.

فالمقصود من هذه القاعدة أننا يمكن لنا أن نتنازع، لكن الواجب علينا عند الاختلاف وعند التنازع= أن نرد ما اختلفنا فيه وتنازعنا فيه إلى الكِتَاب والسُّنَّة، ونكون بذلك قد اتَّصفنا بصفة الإيمان الحقيقي وسلكنا الطريق السليم.

فنسأل الله عز وجل التوفيق والتسديد.





القاعدة الخامسة: دَرْءُ التَّعَارُض بين نصُوص الكِتَاب والسُّنَّة: أي: لا يوجد تعارض بين ما قاله الله عَلَى وبينما قاله النبي

الله سواء كان ذلك:

- بين آيةٍ وآيةٍ.
- أو بين حديثٍ صحيح وحديثٍ آخرَ صحيح.
  - أو بين آيةٍ وحديثٍ صحيح.

بل ما قاله الله عَجَالِ وما قاله رسول الله عَلَيْهِ مَتَفِقٌ كلُه؛ لأنه يخرج من مشكاة واحدة، فهذا دل على ضرورة الاتفاق بين نصوص الكِتَاب والسنة، ونفى التَّعَارُض والاختلاف بينها.

إذًا؛ كلُّ ما يُظنُّ من التَّعَارُض أو الاختلاف بين بعض النصوص، فذلك يكون في نظر النَّاظر، لا في حقيقة الأمر، فما

...(G)(Y·A)

أخبر به الرسول على من القرآن والسنة هو = من علم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الذي يعلم السر وأخفى.

✓ فكل ما أخبر به الرسول ﷺ= فالله قد أخبر به.

✓ وكل ما أمر به النبي ﷺ = فالله قد أمر به.

ومحال أن يقع تضاد أو تعارض أو اختلاف فيما أخبر الله به أو أخبر به رسوله على الله أو أمر به الله أو أمر به رسوله على الله القرآن هو: كلام الله سُبَحانَهُ وَتَعَالَىٰ وكلامه إنما يُوافِقُ علمه؛ فمحال أن يقع بين آياته اختلاف وتعارض.

## أمثلة على ما يستحيل وقوعه في القرآن:

- أن تُخبِر آيةٌ بثبوت شيء، ثم تُخبِر آية أخرى بنفيه!
  - أو تَأْمُر آيةٌ بفعل شيء ثم تَأْمُر آيةٌ أخرى بتركه!

بل هذا يُعدُّ من أمارات الجهل والعجز التي يتنزَّهُ الخالق سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أن يتصف بها.

وما يُقال في القرآن يُقال مِثلُهُ في السنة الصحيحة، فلا يمكن أن يكون هناك تعارض بين الأحاديث الصحيحة، ولا بين القرآن الكريم والأحاديث الصحيحة، بل هذه النصوص تتشابه فيما بينها ويؤيد بعضُها بعضًا، ويشرح بعضُها بعضًا ويؤكد بعضُها بعضًا،

إلا في قاعدة النسخ أي: أن يكون في بعض النصوص نسخ، وذلك فيما يتعلق بالأحكام الفرعية.

أما ما يظهر للناظر أو المتأمل أو المجتهد من تعارضٍ بين بعض النصوص سواء في الكِتَاب أو السنة= فهو تعارضٌ ظاهري يقع في نفس المجتهد وفهمه، لا حقيقة له في نفس الأمر.

### وسبب وهم التَّعَارُض في النصوص:

- إما نقصٌ في العلم.
- أو نقصٌ في الفهم.
- أو نقصٌ فيهما معا.

أما أن يقع التَّعَارُض في نفس الأمر وحقيقته؛ بأن يصدر عن الشارع الحكيم دليلان متعارضان= يقتضي أحدهما نفي ما يقتضيه الآخر، ثم لا يكون بينهما تناسق ولا يجمع بينهما جامع، أو يؤلف بينهما رابط= فهذا لا يكون بحال؛ بل هذا سفةٌ وتِيةٌ يتنزَّه عنه الرَّجل العاقل فضلًا عن الشارع الحكيم.

ولهذا يقول الإمام الشاطبي في كتابه الموافقات: "أدلة الشريعة لا تتعارض في نفس الأمر -أي: في الحقيقة والواقع-؟

...(C)(Y1)

ولذلك لا تجد البتَّةَ دليلَيْن أجمع المسلمون على تعارُضِهِمَا؛ بحيث وجب عليه الوقوف، لكن قد يقع التَّعَارُض في فَهمِ النَّاظرين".

ولهذا يجب على المجتهد إعادة التأمل وإعادة النظر، حتى ينجلى هذا الاختلاف.

## أسباب التَّعَارُض بين النصوص:

ولهذا التَّعَارُض الذي يظهر -وليس تعارضًا حقيقة-أسباب:

أُولًا: قد يكون هناك علاقة عموم وتخصيص، أي: أن يكون النَّصُّ عامًّا، ثم يَرِد نصُّ يخصِّصُ هذا العموم.

ثانيًا: أن يكون هناك علاقة إطلاق وتخصيص، أي: أن يكون نصًّا مطلقًا، ثم يَرِد نصُّ آخر يُقيِّد هذا الإطلاق.

ثالثًا: أن يكون هناك استثناء.

فهذه من الأسباب التي قد يظهر من خلالها التَّعَارُض.

رابعًا: الجهل بسعة لسان العرب، والقرآن نزل بلسان العرب، ولهم في الكلام عدة أساليب:

• فالعرب تُخاطِب بالشيء عامًّا ظاهرًا يُراد به العام الظاهر، ثم يُستَغنَى بأول هذا عن آخره.

- وعامًّا ظاهرًا يُراد به الخاص.
- وظاهرًا يُعرَف في سياقه أنه يُرَاد به غَيرُ ظاهِرِه.
- والعرب تُسمِّي الشَّيءَ الواحدَ بالأسماء الكثيرة.
  - وتُسمِّى بالاسم الواحدِ المعانيَ الكثيرةَ.

## كل هذا وغيره من لسان العرب وفطرته.

وبلسان القرآن الكريم جاءت السنة، فمن جَهِل ذلك اختلف عنده العلم بالكِتَاب والسنة، فهذا واحد من أسباب ظهور التَّعَارُض عند بعض الناس.

خامسًا: الوَضعُ؛ أي: وضع الأحاديث المكذوبة على النبي الكِتَاب الذي فَعَلَه الزَّنادِقة، فيُعارضون بها ما صَحَّ من معاني الكِتَاب والسَنَّة؛ وذلك بغرض الطعن في الإسلام والتَّشكيك في أصولِ مصادِره.

سادسًا: الوَهمُ الذي قد يَقَع، حتى عند بعض الثقات من العلماء؛ فيروي الحديث على وجهٍ ظنًا منه أنه صحيحٌ وليس الأمر كذلك، قال ابن القيّم: "فإذا وقع التّعارُض، فإما أن يكون أحدُ الحديثين ليس من كلامِه عَيْنَ -أي: ليس حديثًا أصلا-، وقد غلِطَ فيه بعض الرُّواةِ مع كونه ثِقةً ثُبْتًا"، إذًا؛ الثقة قد يَغلَط وقد يَهِي.

...(G) (Y1Y)

سابعًا: أن الرسول على قد يُخبِر بالشيء، فيُؤدِي المُخبِر عنه الخبر مُتَقَصَّا، أي: كاملًا، ثم يأتي مُخبِر آخر فيَختصره، وثالث من المُخبِرين عن النبي على يأتي ببعض معنى الخبر دون بعضه، فإذا دُرِسَت هذه الأحوال انتفى التَّعَارُض؛ لأن الحديث قد يرويه راوٍ كاملًا، ورَاوٍ ثَانٍ يذكر بعضَه، ورَاوٍ ثالث يذكره مختصرًا، فيظهر عند بعض الناظرين نوع من التَّعَارُض، وهو ليس في الحقيقة كذلك.

ثامنًا: أن يكون هناك نسخ، فلا بد من معرفة المتقدم والمتأخر، للوقوف على مسألة النسخ بين النصوص.

فهذا وأمثاله قد يُظهِر التَّعَارُض بين النصوص.

## 💠 كيف ندفع التَّعَارُض بين النصوص؟

مذهب الجمهور في دفع التَّعَارُض أن يسلُك المجتهد الطُّرقَ التالية مرتَّبة:

الطريق الأول: أن يقوم المجتهد بالجمع بين الدَّليليْن؛ لأن جمع الأدلة أَوْلى من إهمالها، وذلك لأمور عدة:

 لاحتمال أن يكون الدَّليلَيْن في حالتَين مختلفتَين؛ فهذا الدليل في موضوع والدليل الثاني في موضوع آخر يختلف عن الأول.

- أو أن يكون بينهما عموم وخصوص.
  - أو يكون بينهما إطلاقًا وتقييدًا.

قال الإمام الشافعي على: "ولا يُنسَب الحديثان إلى الاختلاف ما كان لهما وجهًا يمضِيان فيه؛ إنما المختلف ما لم يمضِ إلا بسقوط غيره"، أي: ما لا يتحقَّقُ إلا أن يسقط الحديث الآخر.

مثل: أن يكون الحديثان في الشيء الواحد، هذا يُحِلُّه وهذا يحرِّمُه.

الطريق الثاني: إذا لم يتيسَّر الجمع بين الحديثين، وكانًا مما يقبلان النسخ -وهذا يكون في الأمور الحكميَّة الفرعيَّة-= فهنا ننظر في التاريخ لمعرفة المتقدم من المتأخر، فيكون المتأخر ناسخًا والمتقدم منسبُوخًا.

الطريق الثالث: إذا تعذّر العلم بالتاريخ وبالتالي سقط النسخ على الرّجيح، أي: ترجيح أحد الدَّليلَيْن على الآخر، ووجوه التَّرجيح كثيرة ومتعددة.



# وإذا تعذر التَّرِجِيح فبعد ذلك اختلف العلماء على آراء عدة:

- فمنهم من قال: يَتَوَقَّف الجِتهد إلى أن يتبيَّن له وجه التَّرْجِيح.
  - ومنهم من يقول: يَتَخَيَّر بين الدَّليلَيْن.
- ومنهم من يقول: يَتَساقط الدَّليلَيْن، أي: لا يحتجُّ بأحدهما دون الآخر.

فهذه هي الطرق المُتَّبعة في التعامل مع الأدلة المتعارضة.

مثال تطبيقي: التَّعَارُض بين حديث وحديث، فزعم بعضُهم أن قوله عَلَيْ: "لا يدخل النار أحد في قلبه مثقال حبة خردل من إيمان، ولا يدخل الجنة أحد في قلبه مثقال حبة خردل من كبرياء"(۱)، فقالوا: هذا الحديث يعارض قوله على الجنة"، قلت حأي: لا إله إلا الله، ثم مات على ذلك إلا دخل الجنة"، قلت حأي: الراوي أبو ذر-: وإن زني وإن سرق؟! قال: "وإن زني وإن سرق". وكرَّرها ثلاثًا ثم قال على في الرابعة: "على رغم أنف أبي ذر"(۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۹۱).

 $<sup>(^{7})</sup>$  متفق علیه، أخرجه البخاري ( $^{7}$ ۷۸۳)، ومسلم ( $^{9}$ 9).

#### وهذه الأحاديث كلها صحيحة:

فالحديث الأول يَنفِي دخول النار من كان في قلبه ذَرَّة إيمان. والحديث الثاني يُثبِت دخول الجنة من كان في قلبه ذَرَّة إيمان وإن فعل الكبائر.

فقالوا: الزنا والسرقة أعظم عند الله من مثقال حبةٍ من حَرْدَل من كِبْر، فزَعَموا أن ذلك تعارض.

## والحقيقة أن الكِبْر نوعان:

1- الكِبْر المنافي للإيمان بالكليَّة، فهذا لا يدخل صاحبه الجنة أبدًا؛ كما قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَتَكُبِرُونَ عَنَ عِبَادَقِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠]، وهذا الكِبْر هو المنافي للإيمان، والذي يحقِق الكفر لصاحبه، ومنهم:

- إبليس.
- وفرعون.
- وكِبْر اليهود.



٢- كِبْرٌ لا ينافي الإيمان بالكليَّة، وإنما ينافي كماله الواجب.

مثل: احتقار الخلق وجحد الحق؛ كما قال النبي عَلَيْهُ: "الكبر بَطَو الحق وغَمْطُ الناس"(١).

فهذا لا يُخلَّد صاحبه النار، حتى ولو دخل النار لا يُخلَّد فيها؛ لأنه لا يزال مؤمنًا.

#### الخلاصة:

- من تَلَبَّس بالنوع الأول من أنواع الكِبْر: حُرِّم عليه دخول
   الجنة ابتداءً ودَوْمًا فلا يدخلها أبدًا.
- أما من تَلَبَّس بالنوع الثاني وهو: الكبر الذي يعني بَطَرُ الحق وغَمْطُ الناس؛ فهذا يكون مآله إلى الجنة، وإن دخل النار، فقد يُحرَم من دخول الجنة ابتداءً، لكن لا يُحرَم منها دَوْمًا، فمصيره إلى الجنة.

وهذا هو مذهب أهل السنة في مرتكب الكبير: أن مرتكب الكبير: أن مرتكب الكبيرة حتى ولو دخل النار، لا يبقى خالدًا فيها كما يُخَلَّد الكفار.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٩١).

القاعدة السادسة: درء التَّعَارُض بين النَّقل والعقل:

والقاعدة السابقة كانت في درء التَّعَارُض بين نصوص الكِتَاب والسنة، فهي خرجت من مشكاة واحدة، فلا يضرب بعضُها بعضًا ولا يعارض بعضُهَا بعضًا، بل يؤيد بعضُهَا بعضًا؛ لأن كلَّها من عند الله رَجَيَلٌ.

وهذه القاعدة السادسة مُكمِّلة لسابقتها؛ لأنها تتحدث عن التَّعَارُض بين النَّقل الذي هو: الكِتَاب والسنة والنصوص والشريعة وبين ما يُسمَّى: عَقلًا.

فينبغي دَرْءُ هذا التَّعَارُض أو منع هذا التَّعَارُض، فهو تعارض وَهْمِيّ، فنصوص الكِتَاب والسنة الصحيحة الصريحة لا يُعارضها شيء من المعقولات الصحيحة الصريحة، وما يقال إنه يعارض الكِتَاب والسنة من المعقولات فهي بالتأكيد ليست من المعقولات الصحيحة.

#### وعند التأمل نجد للتعارض تفسيرات عدة:

- أنها غير صحيحة.
- أو أنها صحيحة لكنها غير صريحة.



ووجه ذلك: أن العقل خلقه الله ﴿ وَجَعَلَ مَن وَظَائِفُهُ: أَنْ يَفْهَم عَنه:

فأولا: العقل من مخلوقات الله، وهو الذي يميِّز الإنسان عن سائر الحيوان؛ فالله رَجَال خلقه.

وثانيًا: جعل من وظائفه أن يفهم عن الله مراده، وأن يَعقِل عن الله الدين والشرع.

وبالتالي: لا يجوز في حَقِّه أن يَرُدَّ شيئًا من الوحي، سواء من الكِتَاب أو السنة؛ بحجة أنه يخالف العقل.

بل الشريعة كلها بأخبارها وأحكامها ليس فيها ما يُعلم بطلانه بالعقل، وإنما العقل يشهد بصِحَّتِها سواء:

- على الإجمال.
- وعلى التفصيل.

### شهادة العقل بصحة الوحي على الإجمال:

أما الإجمال: فمن جهة شهادة العقل بصحة النبوة، فنحن بعقولنا عرفنا صحة النبوة، وبعقولنا عرفنا صدق النبي على الله في ذلك أن نُصدِق النبي عَلَيْ في كل ما يُخبِر به من الكِتَاب والسنة؛ فهذا تصديق العقل من حيث الجملة للنبي عَلَيْ .

إِذًا؛ ما دُمْنَا آمَنَّا أن هذا هو رسول الله عَلَيْ وعرفنا ذلك بعقولنا، وعرفنا صِدقَه وعرفنا صحة نبوته، فبعد ذلك: كل ما يخبر به أو يأمر عنه فلا يمكن أن تُعارضَه عقولنا.

#### شهادة العقل بصحة الوحي على التفصيل:

أما من جهة التفصيل: فمسائلُ ليس فيها ما يَرُدُّه العقل، بل كُلُّ ما أدركَه العقل من مسائلها فهو يَشهد له بالصحة؛ فهناك أمور العقل لا يعارضها لكنه لا يُدرِكُهَا؛ وذلك لكمال الشريعة.

- ١. كل ما أدركه العقل من مسائل الشريعة: فإنما هو يشهد لها بالصحة تصديقًا وتعضيدًا.
- ٢. أما ما قَصُرَ العقل عن دَرْكِه من مسائلها: فهذا إنما هو لعظم الشريعة وتفوُّقها.

ومع ذلك فليس في العقل ما يمنع وقوع تلك المسائل التي عَجِزَ العقل عن دَرْكِها، فالشريعة قد تأتي بما يُحيِّر العقول لكنها لا يمكن أن تأتى بما تُحيلُه العقول، أي: بما تمنع العقول وقوعه.

...(G) (YY)

فالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَنزلَ الكِتَابِ الذي هو الشريعة، وأنزل الميزان.

ومن الميزان: قياسُ العقلِ، أي: العقول التي ركَّبها الله فينا، فَهُمَا في الإنزال أَحَوان؛ كما أن الله عَلَى أنزل الكِتَاب فكذلك خَلَق العقل، وهُمَا في معرفة الأحكام شَقِيقَان.

ولهذا دائما نجد أن القرآن الكريم يُحاكِم الناس إلى عقولهم: ﴿مَا لَكُو كَيْفَ تَعَكَّمُونَ ﴾ [القلم: ٣٦]، وهذا في كثير من أمور العقائد التي حَالفُوا فيها أمر الله.

وبالتالي الشرع يكون حاكمًا بإطلاق، ومُقَدَّمًا بإطلاق.

#### أقسام العلوم باعتبار موقفها مع العقل:

ونحن قبل ذلك قسّمنا العلوم إلى ثلاثة أقسام:

١- قسم العلوم الضرورية التي لا يمكن التشكيك فيها:

مثل: علم الإنسان بوجوده.

وهذه العلوم الضرورية كلها صحيحة، فهذه لا يمكن أن تُعارِض الشرع، فكل ما يُسمَّى بالعقل الضرورية التي يتفق فيها

جميع العقلاء وجميع الأصِحَّاء، وهذه لا يمكن أن تتعارض مع الشريعة.

#### ٢- قسم العلوم النظرية:

وهذه التي تَفَاوَت فيها الناس في الاستدلال والتفكير والتأمل وقد يختلفون.

#### وقد يكون فيها:

- الدليل الصحيح.
- وقد يكون فيها الدليل الخطأ.
- وقد يكون فيها أدِلَّة أقرب إلى الصحة.
  - أو أخرى أقرب إلى البطلان.

ولهذا قال الإمام الشاطبي هيه: "وقد زعم أهل العقول أن النَّظريَّات لا يمكن الاتفاق فيها عادةً، وذلك لاختلاف القرائح والأنظار"، أي: باختلاف الناس.

إذًا؛ فالناس في الأمور الاستدلالية النظرية التي تقتضي المناظرة التأمل وتقتضي المناظرة والمناقشة، فهذه في العادة= لا يتفقون عليها، لكن

...(6)(777)

الأمور الضرورية= لا يمكن أن يختلف فيها الناس ولا يمكن أن تتعارض مع الشريعة.

#### مثل:

- العلم بوجود الله وَجَهْلًا.
- أو بوجود الإنسان نفسه.
- أو أن الاثنين ضعف الواحد

#### ٣- قسم يتعلق بالغيبيات التي لا سبيل للعقل فيها:

والعلم بها يتَمَحَّض خبر الشارع، وهو الذي يُخبر عنها جملةً وتفصيلا، وابتداءً وانتهاءً، والعقل قد يدرك حُسْن بعض هذه المسائل.

مثل: بعض الصفات والبعث والجزاء.

فالعقل يدرك حُسْنها لكنه لا يُدركها ابتداءً؛ فلولا أن الله وَجَلَل أخبرنا بأن هناك حياة بعد الموت لما عرفنا ذلك بعقولنا ولا بحواسنا، فمصدر علمنا بالحياة بعد الموت وبالجزاء بالجنة وبالنار هو: القرآن الكريم.

#### الخلاصة:

#### المعلومات جميعها تفتقر إلى خبر الشارع:

• أما العلوم الضرورية؛ فأحيانًا تفتقر خبر الشارع؛ لأن هؤلاء العقلاء يحتاجون أحيانًا إلى تنبيه وإرشاد وتوجيه؛ لأن هناك أمور قد تخفى معه صفة الضرورة لهذه العلوم، وهذه هي فائدة بعثة الرسل .

مثل: الله وَ الله عَلَى يَقُول للنبي عَلَيْ : ﴿ إِنَّكَ مَيّتُ وَإِنَّهُم مَّيْتُونَ ﴾ [الزمر: ٣٠]، مع أن العلم بالموت علم ضروري عند كل الناس، وكل يعلم أنه سيموت، لكن يحتاج إلى تذكير وإلى تنبيه، حتى يستعد له.

#### فالمقصود في هذا الباب:

أن العقل الصحيح لا يمكن أن يعارض النَّقل الصحيح، بشرط الصحة، أي: أن يكون العقل صحيحًا صريحًا، وأن يكون الشرع أيضا صحيحًا صريحًا.



# فإذا ظهر هناك تعارض بين الأمرين فهو لأحد هذه الأسباب:

- فإما أن ما شمّى عقلًا:
  - ليس بصحيح.
- أو هو صحيح لكنه ليس بصريح.
  - أو أن ما شُمِّي نقلًا أو شرعًا:
- ليس بصحيح؛ كالأحاديث الضعيفة والموضوعة.
- أو كانت النصوص صحيحة لكنها ليست صريحة في هذا الباب.

أما مع وجود الصحة والصراحة في الدليل سواءً كان عقليًا أو نقليًا: فلا يمكن أن يحدث تعارض، وإنما هو تعارض وَهْمِيٌّ يزول بالتأمل والتدبر.

يقول الإمام الشِّهْرِستاني ﷺ: "إن أول شُبْهَة وقعت في الخليقة: شُبْهَة إبليس -لعنه الله-.

ومصدرها: استِدلاله بالرأي في مُقابلةِ النص، واختيارُه الهوى في معارضة الأمر، واستكبارُه بالمادة التي خُلِق منها وهي النار على مادة آدم هي وهي الطين، فإبليس هو إمام المبتَدِعة".

ولذلك قال بعض أهل العلم: "أول من استعمل القياس الفاسد إبليس"، ومن ذلك تَشعَّبَت كل الشبهات؛ فإذا فَحَصْتَ ما عند كل فرقة من فِرَقِ الملِّة= وَجدهًا ترتكز إلى شبهة إبليس الأولى وهي: معارضة النص الشرعي بالرأي، ومعارضة الأمر بالهوى؛ كما قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ وَمَا تَهُوَى ٱلْأَنفُسُ وَلَقَدَ جَآءَهُم مِن قَرِّمِمُ ٱلْمُدَىٰ ﴾ [النجم: ٢٣].

وإلا فالواجب على كل مؤمن بالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: أن يُحكِم شرع الله في كل شيء وإن ظهر له التَّعَارُض، فإذا ظهر له التَّعَارُض فعليه:

- ١. أن يتَّهِم عقلَه وفهمَه أوَّلًا.
- ٢. ويجعل ذلك مُشتبِهًا عليه.
- ٣. ويجعل نصوص الشرع هي المِحَكُّمة.

وهذا هو مذهب الراسخين في العلم والإيمان الذين: ﴿ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ ء كُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا ﴾ [آل عمر ان: ٧].

## وَكُلُّ من خالف الكِتَابِ إِنما يحتَجُّ:

- بقياس فاسد يُستمِّيه عقلًا.
- أو بنقل كاذب يُسمِّيه شرعًا.

...(G) (YY7)

• أو كما تفعل غلاة الصوفية مما يُسمُّونَه بالخطاب أو الذوق أو الوجد.

وكل هذا من عمل الشيطان؛ لأنه لا ينبغي أن يُعارَضَ شرعُ الله بشيء من وسائل الناس التي اعتادوها.





تكملة القاعدة السادسة:

مسألةُ إزالةِ التَّعَارُضِ بين العقل والنَّقل.

#### حقيقة قانون التأويل:

إن المخالفين لهذه القاعدة جعلوا للمعارضة بين العقل والنَّقل قانونًا سموه: (قانون التأويل).

## وهذا القانون صُورتُه كالتالي:

إذا تعارضتِ الأدلة السَّمعيَّة -أي: الشرع- والأدلة العقليَّة، -وهم يعبِّرون: (أو الظواهر النَّقلية -الشرع- والقواطع العقليَّة)، وعندهم غير هذا من العبارات-.



#### وملخَّصُها:

# إذا تعارض الشرع مع ما يُسمُّونَهُ عقلًا، فله واحد من الأمور التالية:

- ١- إما أن نجمع بين المتعارضين، وهذا أمر مُحَالٌ؛ لأنه جَمع بين النقيضين.
- ٢- وإما أن نَرُد الجميع، أي: لا نأخذ بالشرع ولا بالعقل، وهذا أيضا مُحَالٌ؛ لأنه رفع للنقيضين.
- والقاعدة تقول: لا يُجمَعُ بين النقيضين، ولا يرتفع النقيضان، فلا بد من وجود أحدهما.
- فما الذي يقدم عندهم هل الشرع أو العقل؟ فليس أمامنا إلا أمران.
- ٣- أن نقدِم الشرع؛ وقالوا: لو قدَّمنا الشرع فهذا مُحَالُ؛ لأننا ما عرفنا الشرع إلا بالعقل.
- إذًا؛ هم هكذا يقولون: أن العقل هو أصل النَّقل، وبالعقل عرفنا صحة الشرع، فلو قدمنا الشرع على العقل = كان هذا قدْحًا في العقل الذي هو: أصل الشرع.

والقدح -أي: الطعن- في أصل الشيء هو طعنٌ في نفسه، فكان تقديم الشرع قدحًا في النَّقل وفي العقل؛ لأننا قدمنا الفرع على الأصل.

إذًا؛ عندهم الأصل هو العقل؛ لأنهم بعقولهم عرفوا صحة الشرع، والفرع والنتيجة هو: الشرع، فلو قُدِّم الفرع على الأصل عنا في الأصل وفي الفرع.

٤- فالخلاصة والنتيجة: أنه يجب تقديم العقل.

ويبقى السؤال: ماذا نفعل بالنَّقل؟

قالوا: نلجأ لقانون التأويل، وهو على أحد حالين:

- إما أن نؤوّله، أي: نفسره بطريقة تنفي التَّعَارُض بينه وبين العقل.
- وإما أن نفوض العلم به إلى الله عَجْكَ، ونقول: لا نعلم والله عَجْكَ أعلم بمراده.

وهذا هو القانون سموه: (قانون التأويل).



## الردُّ على قانون التأويل:

#### وقد تصدَّى العلماء لمناقشة هذا القانون، ومنهم:

- شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه العظيم: (دفع تعارض العقل والنَّقل).
  - وتلميذه ابن القيم رحمه الله.

#### وملخص الجواب على هذا القانون أن يُقال:

إن عمدة من يُخالف الكِتَاب والسنة من الطوائف والفِرَق: أن تضع كلُ طائفةٍ لنفسها قانونًا تُعارِض به نصوص الشريعة، ويكون هذا القانون هو الذي به يدينون، وعليه يعتمدون، وهذا القانون يكون هو المِحكَم عندهم، وغيرُه يكون متشابهًا.

ولهذا تجد كل طائفة تعرض ما بلغها من نصوص الشرع على ما وضعته من قوانين:

**عَلَىٰ الشَّرِغُ مَا عَندَهَا مَن قَانُونَ** قَالَت بنصوص الشُرع من باب الاعتبار لا من باب الاعتماد.

**الم الله خالفت نصوص الشرع قوانينهم**؛ فنصُّ الشرع على أحد حالين:

■ إما أن يُرَدَّ بالتأويل الذي هو في الحقيقة تحريف.

وإما أن يُفَوَّض العلم بها إلى عَالِمها، وهو الله وَ الله وَالله وَا

#### أمثلة على ذلك:

- الفلاسفة ومن تبعهم من المتكلمين: وضعوا قانونهم وبنوه
   على العقل؛ فَرَدُّوا به النصوص.
- والمتصوفة وغلاقم: بنوا قانونهم على المكاشفات والأذواق والمواجيد، والأحوال، وهي تُعتبر حالة خاصةً بالفرد، أي: ما يتذوَّقه وما ينكشف له وما يشعر به في داخل نفسه = يُعارض به نصوص الأنبياء.
- والأمراء والحكّام: وضعوا قانونهم، وبنوه على السياسة والمصالح والمنافع، وعارضوا بذلك نصوص الأنبياء.

وكل طائفة تدَّعِي الحق والإِحكَامَ لنفسها، وتدَّعي في الوقت نفسه الباطل والتَّشابه لمن يُعارضها من الطوائف الأخرى.

والواجب: أن نجعل كلام الله على وكلام رسوله هو الإمام والفرقان الذي يجب اتباعه؛ فنثبت ما أثبته الله على ورسوله على وننفي ما نفاه الله ورسوله على ونأمر بما أمر الله به ورسوله على وننهى عمّا نمى عنه الله عنه ورسوله على .



أما هذه العبارات المُجملة المحدثة الغريبة: فلا يجب قبولها حتى نُفسِّر معناها: فنقبل ما وافق الشرع، ونَرُدُّ ما خالف الشرع.

#### مُقدِّمات قانون المتكلمين:

#### وقانون المتكلمين هذا مبنى على ثلاث مقدمات:

المقدمة الأولى: أن هناك تعارض بين الشرع والعقل، أي قالوا بإمكانية حصول التَّعَارُض بين الشرع والعقل.

المقدمة الثانية: قالوا بانحصار التقسيم فيما ذكروه من الأقسام الأربعة:

- ١- إما أن نقبل الدَّليليْن.
  - ٢ أو نَرُدَّ الدَّليلَيْن.
- ٣- أو نقبل دليل الشرع ونَرُدَّ دليل العقل.
- ٤- أو نقبل دليل العقل ونَرُدَّ دليل الشرع.

المقدمة الثالثة: ثم قالوا في بطلان الأقسام الثلاثة الأولى، وتعيين القسم الرابع الذي هو: تقديم الدليل العقلي على الدليل الشرعى مطلقًا، فأبطلوا المقدمات الأولى وأثبتوا المقدمة الأخيرة.

#### وهذا في الحقيقة خطأ لأسباب:

أولًا: لأن الدَّليلَيْن الشرعي والعقلي إذا كان قطعيَّين: فلا يمكن التَّعَارُض بين دليل قطعي ودليل قطعي.

ثانيًا: إذا كان أحدهما قطعيًّا والآخر ظنِّيا: فالقطع هو الذي يُقدَّم ويترك الظنّي.

فالقطعيُّ: إن كان شرعًا قُدِّم وإن كان عقلا قُدِّم؛ فإذا كان الدليل القطعي هو العقل فيُقدَّم؛ لأنه قطعي وليس لأنه عقلي، فأيُّهُما كان قطعيًّا يكون هو المقدم، وهذا هو الذي يصح.

ثالثًا: أما إذا كانا ظنيين: فيُصار إلى التَّرِجِيح، فنرجِّح ما ترجحه العلامات والأَمَارات والقرائن، والذي يترجح هو الذي يُقَدَّم سواءً كان عقليًّا أو كان شرعيًّا.

#### إذًا:

🗷 دعوى أن يُقَدُّم الدليل العقلى دائما ليس بصحيح.

∑ ودعوى أن يُقَدَّم الدليل الشرعي دائما حتى ولو كان ضعيفًا وحتى ولو كان نصًّا موضوعًا، فهذا ليس بصحيح.

وإنما الذي يُقدَّم دائما هو القطعي، فما كان قطعيَّ الثبوت والدلالة يُقدَّم سواءً كان شرعيًّا أو كان عقليًّا.



فهذا هو الذي ينبغى الاعتماد والتعويل عليه.

القاعدة السابعة: ظَوَاهرُ نُصُوصِ الكِتَابِ والسُّنَّة مفهومَةٌ لدى المُخَاطَبين بَها:

فَمَا يَظهَرُ من هذه النصوص مفهومةُ المَعنَى لدى من خُوطِب بَما لما يلى:

أولاً: لأن كلامَ الله كال وكلام رسوله كله كلامٌ عربيٌ مبين، وظاهره في غاية البيان، وهو بالتالي يكون مفهومًا لدى المخاطبين به من أهل هذا اللسان العربي، ولا سيما ما يتعلق من هذه النصوص بقضايا الإيمان والاعتقاد، والتي كثر خوض المتأخرين وكثر اختلافهم فيها.

ثانيًا: أنه أُنزِل على رسولٍ عربي، وخُوطِب به أول الأمر أُمَّةٌ عربية، وكل رسولٍ إنما يُرسَل بلسان قومه؛ حتى يُقِيمَ عليهم الحجَّة، وحتى يفهم عنه مراد الله ومراد الشريعة.

ثالثًا: أن المقصود بالقرآن والسُّنَة الهداية والإرشاد؛ فلازمُّ أن يكون بَيِّنًا للأمة المِحَاطَبَة به حتى يكون حجَّةً على الناس، ولا يكون ذلك حتى تفهمه هذه الأُمَّة وتعقله، ولا يتم ذلك إلا إذا كان

هذا القرآن جاريًا على معهودهم وعادتهم في الخطاب والكلام، وهكذا كان القران وكانت السنة النبويَّة.

#### ومن هنا فإن:

- ✓ معاني كتاب الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى موافِقة لكلام العرب.
  - ✓ كما أن أَلفَاظَه مُوَافِق لألفاظ العرب.
    - ✓ أن تَواكِيبَه موافِقَةٌ لتراكيب العرب.
    - ✓ أن أسالِيبَه موافِقَةٌ لأساليب العرب.

ولهذا كان لا يمكن لأحدٍ أن يَفهَمَ كلام الله وكلام رسوله عليه الله وكلام رسوله عليه الله من هذه الجهة؛ من جهة كونه عربيًا في ألفاظه ويكون عربيًا في الأساليب وفي المعاني.

# نصوص العلماء في أهمية التَّمكُّن من العربية:

الأول: يقول الشاطبي هي: "على الناظر في الشريعة والمتكلم فيها أصولا وفروعًا أمران، أحدهما:

ألّا يتكلم في شيء من ذلك حتى يكون عربيًّا أو كالعرب؛ في كونه عارفًا بلسان العرب، بالغًا فيه مبالغ العرب، أو مبالغ الأئمة المَتِقدِّمين:

● كالخليل -الخليل ابن أحمد-.



- وسيبويه.
- والكسائي وغيرهم وأشباههم ومن داناهم.

الثاني: تَقَدَّمَ قولُ الشافعي في عادات العرب ومعهودها في الكلام: أنها تخاطب بالشيء كذا، وعامًّا يُراد به العام، وعامًّا يُرَاد به الخصوص إلى آخره.

إِذًا؛ العرب لها في كلامِها أساليب وعادات وطرق، وبلغة العرب وأساليبهم وعاداتهم في الكلام نَزَلَ القرآن، فمن أراد أن يفهم القرآن لابد أن يكون مُتَمَكِّنًا من لُغَةِ العرب ومعرفة أساليبها.

الثالث: قال الإمام الشافعي على بعد أن ذكر جُملةً من هذه العادات في الكلام العربي وفطرَته قال: "فمن جَهِلَ هذا من لسائها –فبلسائها نَزَل الكِتَاب وجاءت السنة – فتكلَّف القول في علمها وتكلَّف ما يجهل بعضه، ومن تكلَّف ما جهل، وما لم تُثبِتْه معرفتُه عائت موافقتُه للصواب إن وافقه من حيث لا يعرفه غير محمود".

إذًا؛ حتى ولو وَافَق الصواب فما دام أنه جاهلٌ فمُوافقتُه للصواب غيرُ محمودة.

وهذا يَتمَاشَى مع قوله عَلَيْ: "من قال في القرآن بِرأيه فأصاب فقد أَخطأ"(١)؛ فهو لم يُخطئ في النتيجة، وإنما أخطا في الوسيلة والطريقة، ولذا فإنه وإن أصاب اليوم فقد يُخطئ غدًا.

وبالتالي أخبر الإمام الشافعي في أنه بخطئه غير معذور؛ لأنه أتى البيت من غير بابه ورَامَ الوصول إلى الغاية من غير طريقه.

الرابع: قال الحسن البصري على: "أَهلَكَتهُم العُجمَة"؛ لأنهم يتأوّلُون القرآن على غير تأويله، وهذا الذي أشار له الإمام الشافعي على أنَّ جهل الناس كان بسبب تَركِهِم لغة العرب واتّباعهم للغة أرسطوطاليس.

ومن هنا: لو فحصنا الفِرَق نجد أن أكثر زعماء هذه الفِرَق من الأَعَاجِم الذين حاولوا أن يُحاكِموا نصوص الشرع من لغة العرب

(۱) أخرجه أبو داود في سننه (٣٦٥٢)، والترمذي في سننه (٢٩٥٠)، والنسائي في سننه (١٦٢١)، وأحمد في مسنده (١٦٢١)، وقال الألباني في مشكاة المصابيح (٦٦/١): "صحيح".

...(G) (YYA)

إلى لغاتهم الخاصة، وإلى طرائِقِهم في الفهم وفي الكلام؛ فوَقَعُوا في الأخطاء الكثيرة.

وهذا يتكرَّر في كل زمن وفي كل عصر.

## 💠 دعوى وُجودِ ما لا يُفهم معناه في القرآن:

يجب التفريق بين أمرين:

- ما لا معنى له.
- ما لا يُفهَمُ له معنى.

أما الأول: ما لا معنى له.

فهذا لا يقول به مسلمٌ يَعي ما يقول الأمرين:

- ١- أنه عبث يتنزّه البارئ عنه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أن يتكلم بكلام لا معنى له.
- ۲- أنه ينافي وصف القرآن بالهدى والبيان، ووصف القرآن
   بالهدى والشفاء والنور إلى غير ذلك.

أما الثاني: ما لا يُفهَم معناه؛ فهذا يحتمل احتمالين:

#### ١- أن يكون ثما لا يَفْهَمُ أحدٌ معناه:

# وهذا لا يجوز إلا على مذهب المُفوِّضَة.

وهم الذين يقولون: إن نصوص الصفات ونصوص المعاد وما يتعلق باليوم الآخر= لا يعلم أحد معناها؛ ولهذا يُفوّضون معناها إلى الله عَلَى.

بل منهم من يُغَالي في ذلك ويمنع أن يكون الرسول على أو جبريل على يَفهمُ معنى هذه النصوص، وهذه القاعدة مَسُوقَة لإبطال هذا المذهب.

#### ٢- أن يكون مما يَغيبُ فَهمُه عن بعض الناس:

وهذا لا يَضُرَّ؛ بل هو مما فَطَرَ الله الناس عليه: أن يَعزُب عن فهم بعض الناس ما يُدرِكُه البعض الآخر، وإلا فاليُسر والتسهيل والبيان عامٌ في نصوص الشريعة، ويتفاوت الناس في إدراك ذلك بين الراسخين في العلم ومن هم دونهم.



قال الإمام الشافعي على: "ولسان العرب أوسَعُ الألسنة مذهبًا، وأكثرها ألفاظًا، ولا نعلَمُه يُحيط بجميع علمه إنسانٌ غير نبي".

والمعنى: أنه لا يمكن للإنسان أن يتفرَّد بمعرفة لسان العرب بحميع تفاصِيلِه ووُجُوهِه إلا أن يكون نبيًّا.

قال: "ولكنه لا يذهب منه شيء، على أن يكون موجودًا فيها من يَعرِفُه"، أي: لا يمكن أن يَفُوت على جميع العرب فَهْمُ ما نزل به القرآن الكريم من الآيات والألفاظ والمعاني.

فألفاظ التنزيل ومعانيه لا يُشتَرَط أن تكون جميعها معلومة عند كل أحد من أهل اللسان والخطاب، بل قد يخفى على بعضهم بعضها، كما تقدم من تفاضُلهم في العلم والفهم، لكن لا يُخْرُج علم الشريعة عنهم حتى يكون موجودًا في عامّتهم من يعلم به.

❖ تفسير وجه قصور فهم أهل اللسان والخطاب لبعض ألفاظالوحي:

وما قَصُرت عنه فهوم أهل اللسان والخطاب من بعض

ألفاظ الكِتَاب والسنة ومعانيها فهو على ضربين: الضرب الأول: ألَّا يتوقَّف فهمُ السِّيَاق ومعرفةُ المقصود عليه:

فهذا لا يضرُّ الجهل به؛ إذ العبرة بالمعنى التَّركيبيِّ العام لا المعنى الإفرادي لكل لفظة.

مثال: ما حدث لعمر ﴿ فَيْكِهُ فِي الْأَبّ من قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ : ﴿ وَفَكِهُمُ وَأَبّا ﴾ [عبس: ٣١]، فهو يُدرِكُ أن الأَبّ جزءٌ من النبات، لكن يريد أن يعرف معنى الأَبّ على وجه التحديد والتفصيل فيعرف:

- أيُّ نوع من النبات هو؟
  - في أيّ بيئة يعيش؟
  - وهل يُثمِر أو لا يثمر؟

إلى آخر ما هنالك من التفاصيل، فهذا لا يَضُرُّ الجهل به؛ ولهذا تجاوز را هذا الأمر.

قال ابن كثير هي: "وهو محمول على أن عمر هيه أراد أن يعرف شكل الأبِّ وجنسه وعينه، وإلا فهو وكل من قرأ هذه الآية



يعلم أن الأَبَّ نوع من نبات الأرض؛ لأن الله وَ الله وَ الله وَ الله عَلَمُ الله وَ الله وَالله وَ

الضرب الثاني: أن يتوقّف فهم السِّيَاق ومعرفة المقصود عليه:

فهذا لابد من البحث فيه، وهذا لا يغيب عن عامة الناس خاصة العلماء حتى يُدرِكُوا معناه، فالشريعة قريبة الإدراك سهلة الفهم؛ كما وصفها الله عَلَى وذلك يَعُمُّ مسائلها الاعتقاديَّة والعمليَّة، ولا يُنكَر تفاضل المِدَاركُ في الجملة، أي: بعض الناس قد يكون أعلم أو أكثر فهمًا من بعض، فهذا أمر معروف.





تكملة القاعدة السابعة:

وهي القاعدة التي تقول: أن نصوص الكِتَاب والسنة مفهومة لدى المخاطبين بها الذين يَتمَكَّنُون من معرفة اللسان العربي.

## ❖ التعريف بالمُفوِّضَة:

فهذه القاعدة هي للرد على من يسمى بالمُفوّضة.

والمُفوِّضَة هم: القائلون في نصوص صفات الله عَلَى والقدر والمعاد وكل ما يتعلق باليوم الآخر أنها ألفاظ لا تُعقل معانيها ولا يُعرف ما أراد الله عَلَى ورسوله على منها.

لكنها تُقرأ ألفاظًا لا معانيَ لها على جهة التَّعبُّد، ويُعلم أن لها معنى ولها تأويل لا يعلمه إلا الله.

فهذه النصوص -نصوص الصفات والتوحيد والقدر ونصوص المعاد - عندهم بمنزلة الحروف المقطعة في القرآن.



#### أمثلة على ذلك:

- قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ حَمِيعَ صَ ﴾ [مريم: ١].
- وقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى : ﴿الْمُعرَافِ: ١].
  - وقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ : ﴿الَّهِ ﴿اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّ

إلى غيرها من الحروف المقطعة.

فلو وَرَد عليهم منها ما وَرَد لم يعتقدوا فيها معنى من المعاني، ويُنكِرون في نفس الوقت على من يتأوَّلهُا.

#### فإذا سُئلوا: ماذا تفعلون؟

قالوا: نَكِلُ العلم بها إلى الله عَجَلَق، فالله أعلم بمراده منها.

وقد يستدلون على مذهبهم هذا -وهو: جواز أن ينزل الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ كلامًا يستأثر بمعناه دون خلقه- بما يأتي:

١- ما تقدم من الحروف المقطعة التي جاءت في أوائل بعض سور القرآن الكريم.

# ٢ - قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى : ﴿ كَأَنَّهُ رُمُوسُ ٱلشَّيَطِينِ ﴾ [الصافات: ٦٥]،

فقالوا هذا تشبيه بما لا يَعقِلُ المخاطب له معنى؛ لأنه لا أحد رأى الشياطين ولا شَاهَدَ رُؤُوسَها، والآية في التشبيه ووصفِ الزَّقُوم.

## ❖ أصول مذهب المُفوّضَة:

## وهؤلاء بَنُوا مذهبهم هذا على أصلين:

الأصل الأول: أن نصوص الصفات والمعاد وغيرها من الأمور المتشابحة التي استأثر الله بعلمها.

الأصل الثاني: أن هذا المتشابه لا يعلمُ أحدٌ تأويلَه إلا الله، ويستدلون بآية آل عمران.

# الردُّ على مذهب المُفوضة:

والجواب على هذا المذهب يكون كالتالي:

الجواب الأول: أما ما استدلوا به من الحروف المقطعة، فلا شك أنه قد وقع الخلاف فيها، ومَدَارُه على مذهبين:

الأول: أنها مما استأثر الله بعلمه، وهذا حُكِيَ عن جماعة من الصَّحَابَة ومن بعدهم من العلماء.

الثاني: أنما مما يُعلم معناه، لكن اختلفوا في المراد بما:

فإما أنها أسماء أو فواتح للسور، أو أنها حروف من حروف المعجم استُغْنِي بذكر بعضها في أوائل السور عن ذكر البَوَاقِي.



#### الحكمة من إيراد الحروف المقطعة في القرآن:

وقد تكلم بعض العلماء في الحكمة التي اقتضت إيراد ذلك:

- منهم من يقول: أن الله على ابتدأ بما لتَفتَحَ أسماعَ المشركين، حتى إذا أصغوا أسماعهم تَلا عليهم المؤلَّف منها، أي: من هذه الحروف.
- وقد قيل: لو كانت هذه الحروف لم تَجْرِ على عادة العرب لأ أهل لأنكر ذلك على النبي الله الكن لم يُرْوَ عن العرب؛ لا أهل مكة ولا غيرهم ألهم النجوا على النبي الله ورود هذه الحروف في بداية السور، ومعنى ذلك ألها جَرَت على عادهم في الكلام وفي الخطاب.
- وقيل: أن فيها إظهارُ عجزِ الخلق عن معارضة القرآن، فكأن الله رَجِّلُ يقول: هذا القران مُؤلَّف من نفس حُرُوفِكم، ومع ذلك تَعجَزُون عن الإتيان بمثله أو بعشر سور منه، أو نحو ذلك من أساليب التحدي.
  - ومن يقول: إنه من المتشابه الذي استأثر الله بعلمه. وهي أيضا مع ذلك حروف يسيرة:

ال تُخرِج القرآن الكريم عن كونه كلامًا مُبِينًا ونورًا هاديًا، وأنه مفهومٌ لدى المخاطبين به.

٢. ولا يتعلق بما تكليفٌ سوى الإيمان بما.

٣. ولا يتوقَّف على العلم بمعانيها فَهمُ شيءٍ من القرآن الكريم مما قُصِد به التكليف، لا في باب الأخبار والعقائد، ولا في باب الأحكام العملية.

الجواب الثاني: أما استشهادهم بقوله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ طَلَعُهَا كَأَنَهُ, رُءُوسُ الشَّيَطِينِ ﴿ [الصافات: ٦٥]، ونحوه من الأمثلة المضروبة، فهو مَثَلٌ في الاستِقبَاح جرى على عادة العرب في ضرب المثال مما يُتَحَيَّل قبيحًا، ورؤوس الشياطين استَقَرَّ قُبحُها في الأمثال مما يُتَحَيَّل قبيحًا، ورؤوس الشياطين استَقَرَّ قُبحُها في الأنفس، فشَبَّه الله بها الزَّقوم في النار.

ولو كان شيئًا غير معروفِ لاعترض العرب على النبي على النبي كيانًا: كيف يُورِد لهم هذا التشبيه الذي لا يعرفونه في عادتهم ولا في أفعالهم؟ ولكن لم يَثبُت أنهم اعترضوا على النبي على في في ذلك.



الجواب الثالث: بيانُ امتناع المقدِّمَتَين اللَّتَين بنوا عليها مذهبهم.

 الرد على المقدمة الأولى: وهي دعوى أن نصوص الصفات والمعاد من المتشابه.

فهذه المقدمة باطلة؛ لأن الحكمات في آيات القرآن الكريم أكثر من المتشابحات.

الدليل: دلَّ على ذلك الآيةُ التي استشهدوا بها: ﴿مِنْهُ مَايَتُ مُنَّتُ مُايَتُ مُانَدُ مُا اللهُ اللهُ عمران: ٧]، ووجه ذلك:

الوجه الأول: أنها وُصِفت بأُمِّ الكِتَاب، وأُمُّ الكِتَاب: أصلُه وأكثرُه وعامَّتُه، وأما المتشابحات فهي دون المحكمات في الكثرة فهي الأقل.

الوجه الثاني: أن هذا كتاب الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الذي أرادَه هدايةً وإرشادًا للناس ومُخرِجًا لهم من الظلمات إلى النور وحجةً عليهم، فكيف يكون مع ذلك كلِّه أكثَرُهُ مُتَشابِعًا لا يعقل له معنى؟! فهذا الشيء يتنافى مع العقل.

ومن المعلوم أن نصوص الصفات والمعاد هي أكثر ما ذُكِر في القرآن الكريم؛ فلا تكاد تخلو منها سورة، فهي متعددة الذكر

متنوعة الأسلوب، فَجَعْلُ ذلك كله من المتشابه الذي لا يعلم أحد معناه= يُعتَبر مكابرةً وعنادًا.

الوجه الثالث: أن هذا المذهب خلاف ما عليه السلف والأئمة.

قال ابن تيمية عن أعلم عن أحدٍ من سلف الأُمَّة ولا من أئمتها، لا أَحمد ولا غيره: أنه جعل ذلك من المتشابه الدَّاخِل في هذه الآية، وَنَفَى أن يَعلَم أحدٌ معناه، وجعلوا أسماءَ الله وصفاته بمنزلة الكلام الأعجميّ الذي لا يُفهم، ولا قالوا: إن الله يُنزِّل كلامًا لا يَفهم أحدٌ معناه"، فالسلف بريئون من ذلك.

الردُّ على المقدمة الثانية: وهي: أن المتشابه لا يَعلَم تأويله إلا الله ﷺ فقط.

#### وهذا باطل من وجهين:

أولًا: يجب التفريق بين مقولتين:

- المتشابه لا يعلم تأويله إلا الله، وهذا ما ورد في القرآن.
  - المتشابه لا يعلم معناه إلا الله.

فالمقولة الأولى: أن المتشابه لا يعلم تأويله إلا الله= صحيحة.

...(G)(Y01)

والمراد بالتأويل هنا هو: الحقيقة التي يَؤُولُ إليها الأمر، كما هو استعمال القرآن الكريم، مثل قول يوسف على: ﴿وَقَالَ يَكَأَبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُءْيكي مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَارَبِي حَقًا ﴾ [يوسف: ١٠٠].

والمقولة الثانية: أن المتشابه لا يعلم معناه إلا الله= باطلة.

وهؤلاء المخالفون يطلقون العبارة الأولى، ويريدون بها المعنى الثاني، أي: يريدون أن المتشابه لا يعلم أحد معناه إلا الله، ويستدلون على ذلك بآية آل عمران التي ذكرناها، وهذا من التلبيس.

# معاني التأويل وموقف المُفوِّضَة:

لأن التأويل الوارد في الآية يُطلَق ويُرَادُ به أحد المعاني الثلاث:

#### المعنى الأول:

الحقيقة التي يؤُول إليها الأمر، وهو: استعمال القرآن الكريم؛ فتأويل الخبر هو: حدوث المأمور فتأويل الأمر هو: حدوث المأمور به.

#### أمثلة:

المثال الأول: قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَلَقَدْ حِثْنَهُم بِكِنْ فَصَلْنَهُ عَلَىٰ عِلْمٍ هُدُى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿ هَا مَا يَنظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَهُۥ يَقُولُ عَلَى عِلْمٍ هُدُى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿ هَا هَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَهُۥ يَقُولُ اللَّهِ هُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ أَنْ يُظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَهُۥ يَقُولُ اللَّهِ مُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ أَنْ يُلُونَ وَمُكُلُ رَبِّنَا بِالْحَقّ ﴾ [الأعراف:٥٣]، وأنه فَصَّل الكِتَاب؛ فأخبر سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أنه فَصَّل الكِتَاب، وتفصيله هو بيانه الكِتَاب؛ فأخبر سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أنه فَصَّل الكِتَاب، وتفصيله هو بيانه وتمييزه؛ بحيث لا يشتبه على أحد.

## ثم قال: ﴿ مَلَ يَنْظُرُونَ ﴾، أي: هل ينتظرون إلا تأويله؟

وإنما ذلك المجيء ما أخبر الله بوقوعه من القيامة وأشراطها وما في البعث والنشور والحساب والميزان، فكل ما أخبر الله به أنه سيأتي فسيأتي، ووقوع ذلك وحُدُوثه يوم القيامة هو تأويل ما أخبر الله به في الدنيا.

فهو أخبرنا بمذه الأمور في الدنيا، وهي ستقع في الآخرة وسيراها الناس.

#### وهنا جانبان:

الجانب الأول: وقته وقدره وصفته التي هو عليها، فهذا لا يعلمُه إلا الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .



الجانب الثاني: أما المعاني فهي معلومة، فما أخبرنا الله به فهو معلوم المعنى، وإلا يكون الله عَلَى كَلَّفنا ما لا نُطِيق؛ أن نفهم شيئًا لا معنى له.

المثال الثاني: قول عائشة على: كان النبي على يُكثِر أن يقول في ركوعه وسجوده: "سبحانك اللهم ربنا وبحمدك، اللهم اغفر لي"، قالت عائشة: يتأوَّل القرآن. وهو قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرُهُ ۚ إِنَّهُ. كَانَ تَوَّابُكِ [النصر: ٣] "(١)، فهو يُفسِّر القرآن وهذه من معاني التأويل في لغة القرآن.

المعنى الثاني:

التأويل بمعنى التفسير.

فمن معاني التأويل التفسير والبيان، وهو اصطلاح السلف من أهل التفسير.

.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري (٧٩٤)، ومسلم (٤٩٦٨).

#### المعنى الثالث:

وهو الذي يستخدمونه هؤلاء الفرق، التأويل الذي هو: صَرْفُ الكلام عن ظاهره إلى معنى آخر، لكن قال العلماء: "لدليل يقترن به"، أي: بشرط أن يكون هناك دليل يقترن به.

## وهذا هو اصطلاح المتأخرين.

إذًا؛ يجب علينا أن نصرف الكلام عن ظاهره المتبادر إلى معنى آخر إذا اقترن به دليل.

### وهذا الدليل قد يكون:

- نصًا، والنص قد يكون مقترنًا بالنص أو في نص آخر.
- أو قد يكون دليلًا عقليًا قويًا إذا كان الدليل الشرعي
   يحتمل أكثر من معنى.

#### الخلاصة:

التأويل في آية آل عمران يكون بأحد المعاني التالية:

المعنى الأول: الحقيقة التي يؤول إليها الأمر؛ إذا كان الأمر يختص بعلم الله وعنى ولهذا كانت قراءة الجمهور: الوقف عند لفظ الجلالة: ﴿وَمَا يَمْ لَمُ تَأْوِيلَهُ وَإِلَّا اللهُ اللهُ اللهُ وَالْكَيْفِياتِ التي لا يعلمها إلا الله.



المعنى الثاني: التفسير؛ وعليه يُحمَل قراءة غيرهم بالوصل؛ فيعطفون الراسخين في العلم على لفظ الجلالة، فيكون المراد: أن معنى هذه النصوص يعلمها الله عَلَى ويعلمها الراسخون في العلم.

فمن ترك الوقف من العلماء كان التأويل عنده بمعنى: التفسير والبيان.

وهذا يَقدِر عليه الراسخون في العلم، فهم يعلَمُون تأويله؛ بمعنى: تفسير ما أنزله الله رَجَهَلِيّ.

مثال ثاني: ثبت أن الصَّحَابَة ومن بعدَهم تَكَلَّموا في غالب آي القرآن الكريم، فهذا مجاهد إمام المِفَسِّرين يقول على: "عرضتُ المصحف على ابن عباس ثلاث عرضات من فاتحته إلى خاتمته؛ أُوقِفُه عند كل آية أَسألُه عنها"، وقال غير ذلك.

وأما قول النبي عَلَيْهُ: "من قال في القرآن برأيه فأصاب فقد أخطأ"(١)، أي: يُسمَح للناس أن يُفسِّروا القرآن ويفهموه لكن بعيدًا عن الآراء الخاطئة وعن الأساليب غير الصحيحة.

إذًا؛ يجوز لمن يملك ناصية العلم أن يُفسِّر القرآن؛ ولهذا مُنِع من الكذب عليه.

## أكثر القرآن خبرٌ عن الله ولا يمكن أن يكون من المتشابه:

ولهذا نقول: سائر القرآن خبرٌ عن الله وأسمائه وصفاته، وعن الله وأسمائه وصفاته، وعن الله والخبة والنار، والقصص وبيان عاقبة الإيمان وعاقبة أهل الكفر، فإن كان هذا كله من المتشابه وهو عندهم لا يعلم أحد معناه، فيكون بذلك عندهم سائر القرآن لا يعرف أحد المعنى! لا الرسول فيكون بذلك عندهم سائر القرآن لا يعرف أحد المعنى! لا الرسول ولا أحد من الأمة، وهذا يُعتبر مكابرة ظاهرة.

فمن المِحَالِ أن يُنزِّلِ الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَىٰ كتابًا أو أن يتكلم رسوله ﷺ بكلام، ويَقصد بهذا الكِتَاب وهذا الكلام أن يكون هداية

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في سننه (٣٦٥٢)، والترمذي في سننه (٢٩٥٠)، والنسائي في سننه (١٦٢١)، وأحمد في مسنده (١٥١٣٦)، وقال الألباني في مشكاة المصابيح (٦٦/١): "صحيح".

...(S) (YOY)

للخلق -وهذا هو الواقع- ثم مع ذلك يبقى هذا الكِتَاب -وهذا الكلام في أعظم الأمور وأشدِّها ضرورة، أي: العقائد- مجهولَ المعنى بمنزلة الحروف الهجائية التي لا يَفهَمُ أحدُّ معناها!

فهذا من السَّفَه الذي تَأْبَاه حكمة الله وَ الله وَ وَقَد قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى واصفًا كتابه: ﴿ كِنَبُ أُخْكِمَتُ ءَايَنُهُۥ ثُمَّ فُصِّلَتَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ لَمُبْحَانَهُ وَتَعَالَى واصفًا كتابه: ﴿ كِنَبُ أُخْكِمَتُ ءَايَنُهُۥ ثُمَّ فُصِّلَتَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَيمٍ ﴾ [هود: ١].

## اللوازم الباطلة لمذهب المُفوّضَة:

يلزم من هذا المذهب لوازم باطلة منها:

- ١- يلزم أن الصَّحَابَة والسلف لم يفهموا هذه النصوص، بل
   هم جاهلون بما أعظم الجهل، خاصة في مسائل أصول
   الدين.
- النفوس والقلوب= لا يعلم أحد من البشر معناها؛ لا النفوس والقلوب= لا يعلم أحد من البشر معناها؛ لا الصَّحَابَة هِمُ ولا الرسول عَلَيُ ولا جبريل هُمُ فيظُلُ هذا الكِتَاب مجهولًا، لا يعرفه أحد حتى يرث الله الأرض ومن عليها.

- ٣- أن يكون حال الناس في هذا الباب -باب العقائد- قبل الرسالة وبعد الرسالة واحدًا؛ أي: ما استفادوا شيئًا، بل هذا من باب التكليف بما لا يُطاق.
- ٤- أن يكون كلُّ من تَكلَّم في شرح معاني هذه العقائد قد افترى على الله الأماني، ويكون الله وَمَنَّى على الله الأماني، ويكون الله عَلَى الناس، ولكن لا أحدَ من الناس يفهم هذا الكلام.





القاعدة الثامنة: حجِّيةُ فهم السلف الصالح لمعاني نصوص الكِتَاب والسنة.

السلف من الصَّحَابَة والتابعين ومن تبعهم هم أقرب الناس عصرًا من النبوة، وبالتالي فهم:

- أعمق الناس صلة بكتاب الله عَلَى وبكلام رسوله عَلَى .
  - وهم أصح لسانًا وأفصح بيانًا.

فيكون فهمهم لهذه النصوص خاصةً ما يتعلق منها بالعقائد وقضايا الإيمان حجةً على من بعدهم، وخاصة إذا علمنا أن ما يتعلق بالعقائد لا يَنبني على أمور اجتهاديَّة ولا ظنيَّة، وإنما مصدره الوحيد هو: الكِتَاب والسنة.

## خيرية الصَّحَابَة وفضلهم على سائر الأمة:

ذكر الإمام الشاطبي في كتابه الموافقات أن من أَنفَع طرقِ العلم المُوصِلة إلى غاية التَّحقيق والتَّدقيق أن يؤخذ عن أهله المتحقِقين به على الكمال والتمام، وذَكر أنَّ من علامات هؤلاء العلماء: أَنْ يكون ممن رَبَّاه الشيوخ في ذلك العلم؛ لأخذه عنهم وملازمته لهم فهو جدير بأن يتَّصف بما اتَّصفوا به من ذلك.

وأن أوَّلَ ذلك ملازمةً هم: الصَّحَابَة وَ السَّهُ لرسول الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وأحواله، واعتمادهم على ما يَرِد منه كائنًا ما كان وعلى أيِّ وجه صدر، فهم:

- قد فَهِموا مغزى ما أراد به ﷺ.
- حتى علموا وتَيقَّنوا أنه الحق الذي لا يُعارَض.
- وأنه الحكمة التي لا ينكسر قانونها ولا يَحُومُ النقص حول
   حماها.

## وإنما ذلك بسبب كثرة الملازمة وشدة المثابرة.

قال الشاطبي هي: "وصار مثل ذلك أصلًا لمن بعدهم، فالتزم التابعون في الصَّحَابَة هي سيرتَهم مع النبي عَلَيْ حتى فَقِهُوا ونالوا ذروة الكمال في العلوم الشرعية".



ففضيلة الصحبة التي اختص بها الصَّحَابَة هَيِّ لا تعدلها فضيلة عند غيرهم من الناس، وهم صفوة مختارة وثُلَّة مُجتَباة.

## شواهد فضل الصَّحَابَة على سائر الأمة:

#### وهناك شواهد كثيرة لذلك منها:

- قول النبي على الثّقلَين الله اختار أصحابي على الثّقلَين سوى النبيين والمرسلين"(١)، وهذه الخيريَّة التي اختصَ بما الصَّحَابَة لا شك أنها في كمال العلم وتمام الفهم عن الله ورسوله عليه وصحه الدين والاستقامة وصدق العزم في الدعوة إلى الله وإلى شرعه.
- قال ابن مسعود على: "إن الله نظر في قلوب العباد= فوَجَدَ قلبَ محمد عَلَيْ خير قلوب العباد، فاصطفاه لنفسه وابتعثه برسالته.

ثم نظر في قلوب العباد بعد قلب محمد على الله فوجَدَ قلوب أصحابه خير قلوب العباد؛ فجعلهم وُزراء نبيِّه

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم في المستدرك (٤٣٠)، والترمذي في سننه (٣٨٦٢)، وأحمد في مسنده (١٦١٦)، وقال الألباني في السلسلة الضعيفة (١٨/٢): "ضعيف جدًّا".

يُقاتلون على دينه، فما رأى المسلمون حَسَنًا فهو عند الله حسن، وما رأوه سيئًا فهو عند الله سيء".

- وقد أثنى الله سُبَحانَهُ وَتَعَالَىٰ كما قال الإمام الشافعي على على أصحاب رسول الله على في القرآن والتوراة والإنجيل، وسبق لهم على لسان رسوله على من الفضل ما ليس لأحد بعدهم.
- وهم الذين أدّوا إلينا سنن رسول الله على وشاهدُوهُ الوحي ينزِل عليه؛ فعَلِمُوا ما أراد رسول الله على عامًا وخاصًا، وعزمًا وإرشادًا، وعرفوا من سننه ما عرفنا وما جهلنا، يقول الشافعي في: "وهم فوقنا في كلّ علم واجتهاد وورَع وعقل، وأمر استُدرِكَ به علمٌ واستُنبِطَ به، وآراؤُهم لنا أحمَد وأولى بنا من رأينا عند أنفسنا".
- يقول ابن تيمية ﴿ إِنَّ الْحَكُ مَن لَه لسان صدق من مشهورٍ بعلم أو دين = مُعتَرِفٌ بأن خير هذه الأمة هم: الصَّحَابَة.

#### فالصَّحَابَة:

✓ أفقه الناس.



- ✓ وأبَرُّهم قلوبًا.
- ✔ وأعمقهم علمًا.
  - ✔ وأقلُّهم تكلفًا.
- ✔ وأصحُّهم قصودًا.
  - ✔ وأكملهم فطرةً.
    - ٧ وأتمُّهم إدراكًا.
- ✔ وأصفاهم أذهانًا.

لأنهم شاهدوا التنزيل وعرفوا التأويل، وفهموا مقاصد الرسول على الله وليس من سَمعَ وعَلِم ورأى حالَ المتكلم، كمن كان غائبًا لم ير ولم يسمع، أو سَمِع وعلم لكن بواسطةٍ أو وسائط كثيرة".

وعليه: فالرُّجوعُ إلى ما كان عليه الصَّحَابَة هُمُ من الدين والعلم هو المُتَعَيِّن على من جاء بعدهم ممن لم يَشْرَكهُم في هذه الفضيلة –فضيلة الصُّحبة–.

ومن هنا: فإن أهل السنة والحديث والجماعة المشتغلين بعلم الرسول عليه وعام بطانته من أصحابه وحواريه هم: أعلم الناس بعذا

الموروث؛ فتكون أحوالهم في الديانة علمًا وفهمًا وعملًا واعتقادًا لها وَزُهُمًا واعتبَارُهَا في فهم مراد الله عَلَيْ ورسوله الله الله عَلَيْ .

## شواهد حجِّية فهم الصَّحَابَة:

ولهذا كان الأخذ للفتاوى الصّحابيّة والآثار السَّلفيّة أَوْلى من آراء المتأخرين وفتاويهم، وإن أقربها إلى الصواب بحسب قرب أهلها من عصر النبوة؛ ففتاوى الصّحابة أَوْلى أن يُؤخّذ بها من فتاوى التابعين، وهكذا فتاوى التابعين أَوْلى من فتاوى تابعيهم، وهَلُمَّ جرًّا.

## وذلك لأسبابٍ كثيرة من أهمِّها:

أولًا: أن هذا القرآن الكريم الذي نزل بلسان العرب على معهودهم في الكلام وعادهم في الخطاب - كما سبق بيانه-؛ فكل من كان من لسان العرب متمكنًا= كان للقران أشدَّ فهمًا وأحسن إدراكًا، وبالتالي لا يُعلَم أحد أفصح لسانًا ولا أشدُّ بيانًا ولا أقوى خطابًا من أهل القرون الأولى المفضلة، وأولاهم في هذا الفضل هم أصحاب رسول الله على، وبالتالي لا يكون في الأمة من بعد القرون الأولى أحدُ أفصح منهم لسانًا، ومن ثمَّ فلا يقدر أحدُ أن يفهم القرآن من هذه الجهة -من جهة كونه عربيًا- أفضل ولا أحسنَ من



أصحاب القرون الأولى، بل كل من جاء بعدهم فهو دونهم في الفصاحة والبيان وفي الفهم والإدراك؛ عقلًا وحسًا.

## أثر العُجمة على الضلال في فهم النصوص:

وما تصانيفُ العربية وغريبُها ومعاجمُها والتي ظهرت في العصور المتأخرة وهي تزداد كثرةً وتنوُّعًا كلَّمَا تأخَّرَ الزمان إلا: شَاهِدُ على صدق على ما قلنا وقرَّرنا.

ولهذا كانت أول بدعة ظهرت في المسلمين: بسبب العجمة، ومن الشواهد على ذلك:

- قال الشافعي هي: "ما جَهِل الناس ولا اختلفوا إلا لتركِهم لسان العرب ومَيلِهم إلى لسان أرسطوطاليس"، أي: أرسطو.

• وقال السيوطي هي: "وقد وجدتُ السلف قبل الشافعي أشاروا إلى ما أشار إليه من أن سبب الابتداع هو: الجهل بلسان العرب".

# ثانيًا: أن الصَّحَابَة هُمُ والسلف أعلم الناس بتفسير القرآن الكريم وذلك لأمور:

- أنهم مُتمكِّنون من لغة القرآن.
  - أن فهمُهُم له أرسخ.
  - وإدراكُهُم بمعانيه أعمق.
- إضافةً إلى شِدَّة حرصهم على حفظه وتعلم معانيه، أي:
   القرآن الكريم.
- وحرصُهُم على معرفة تفسيره من النبي على مباشرة في الأمور
   التي أشكلت عليهم أو أن يتعلَّمُوه من بعضهم البعض.

# وبالتالي: فَهُم فَوقَ غيرِهم في العلم والإدراك والفهم.

## ولهذا كان من أحسن طرق التفسير:

- أن يُفُسَّر القرآن بعضه ببعض.
  - ثم بالسنة.
- ثم بأقوال الصَّحَابَة والتابعين على ما مَرَّ بيانه.

...(G) (YTT)

وطائفة من أهل الحديث جَعَلتْ تفسير الصحابي في حكم المرفوع، خاصة في الأمور الاعتقاديَّة التي لا مجال للرأي فيها، فلابد أن يكون الصحابي في قد سَمِع فيها من النبي على شيئًا.

## طريقة السلف أسلم وأعلم وأحكم:

وعليه نقول: إنَّ طريقة السلف في فهم القرآن وما جاء به القرآن من عقائد وشرائع، هي أسلم وأعلم وأحكم.

وهذا بعكس ما يقول بعض المتأخرين من المتكلمين: إنَّ طريقة السلف أسلم وطريقة الخلف أعلم وأحكم، فيفرِّقون بين طريقتهم وطريقة السلف، ويجعلون السَّلامة هي طريقة السلف، أما طريقتهم فهي أعلم وأحكم.

يقول ابن تيمية على: "ومن هنا قال من قال من النُّفَاة: إن طريقة الخلف أعلم وأحكم، وطريقة السلف أسلم؛ لأنه ظن أن طريقة الخلف فيها معرفة النفي الذي هو عندهم الحق، وفيها طلب التأويل لمعاني نصوص الإثبات؛ فكان في هذا عندهم علم بمعقول وتأويل للمنقول".

أي: يعتبرون أنفسهم أعلم بالمعقول، وأعلم بتأويل المنقول.

وقال: "وليس في هذه الطريقة التي ظنُّوها طريقة السلف غير التَّمسُّك بمدلول النصوص، وهذه عندهم من إحكام تلك الطريق - أي: طريقتهم-.

ومذهب السلف عندهم هو: عدم النظر في فَهْمِ النصوص لتعارض الاحتمالات.

وبالتالي يعتبرون السلف قد آثروا السلامة، وفوَّضوا معاني هذه النصوص!".

فَهُم يَصِفون السلف بأنهم كانوا مُفَوِّضين لنصوص الكِتَاب والسنة؛ ولهذا يقول ابن تيمية هي: "فلو كان قد بُيِّن أو تَبَيَّن لهذا المتهم للسلف وأمثاله: أن طريقة السلف إنا هي:

- ◄ إثبات ما دلت عليه نصوص الكِتَاب والسنة من الصفات.
  - ٧ وفَهْمِ ما دلت عليه.
    - √وتَدَّبُرِه وعقلِه.
- ◄ وإبطال طريقة النُّفَاة، وبيان مخالفتها لصريح المعقول وصحيح المنقول.

فطريقة من خالفهم خالفتِ العقل وخالفتِ الشرع، ولو فُعِلَ ذلك لَعُلِم أن طريقة السلف أعلم وأحكم وأسلم، وبالتالي هي

...(G) (YTA)

أهدى إلى الطريق الأقوم، وأن طريقة النُّفَاة المنافية لما أخبر الله ﷺ وأخبر به رسوله ﷺ هي طريقة باطلةٌ شرعًا وعقلًا.

وأن من جعل طريقة السلف في عدم العلم بمعاني الآيات، وعدم إثبات ما تضمنته من الصفات= فقد قال غير الحق إما عمدًا وإما خطأً:

على الله وعلى رسوله وعلى سلف الأمة وأئمتها.

کما أنهم كذَّابون إما عمدًا أو خطأً على عقول الناس؛ لأنهم يُلبِّسون على الناس وعلى ما نصبَهُ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ من الأدلة العقليَّة والبراهين اليَقينيَّة" انتهى كلامه هي.

#### ❖ خلاصة القاعدة الثامنة:

فالمقصود في هذه القاعدة: بيان أن العَهدَ كلَّمَا كان أقرب إلى عهد النبوة كان رجال ذلك العَهدِ أكثرُ فهمًا لقصد الرسول عليهُ، وكانوا أعظمُ عُمقًا في إدراك معاني النصوص؛ وذلك لأمور:

- ما خُصُوا به من فضيلة الاختيار والاصطفاء والاجتباء.
  - ولمعرفتهم لغة التخاطب.

• ولكثرة صُحبَتِهم واجتماعهم بصاحب الرسالة عليه، أو من نقل عنه من أصحابه.

و بهذا نكون قد انتهينا من بيان هذه القاعدة وغيرها من القواعد التي تُعِين على أمور منها:

- ✓ التعامل مع نصوص الكِتَاب والسنة.
- ◄ تُميّز هذه الأمة عن غيرها من الأُمَم الضّالة.
- ◄ تُميّز المتّبعين الأهل السنة والسلف الصالح عن غيرهم
   من الملل والنحل المنحرفة.

نسأل الله التوفيق والرَّشاد، وصلى الله وسَلَّم وبارك على سيدنا محمد ﷺ.





| `                  | هَج الاستِدلَال العَقدِي                                                                                                                                                                                                        |
|--------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                    |                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۹                  | ُهمية الوقوف عند مَنهَج الاستِدلَال:                                                                                                                                                                                            |
|                    | ور الفِرَق وانتشار بدعتهم:                                                                                                                                                                                                      |
| ١٤                 | رفة صفات الفرقة الناجية :                                                                                                                                                                                                       |
| ١٧                 | هوم المَنهَج:                                                                                                                                                                                                                   |
|                    | مام المسلّمين بالمَنهَج:                                                                                                                                                                                                        |
| ۲۳                 | هُمْية المَنهَج لضبط العلوم:                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۳                 | سائص مَنهَج أهل السنة في تقرير مسائل الاعتِقَاد:                                                                                                                                                                                |
|                    |                                                                                                                                                                                                                                 |
|                    | ا العاماء على العام العام<br>العام العام ال |
| ۳۰                 | سادر الاستدلال العقديّ                                                                                                                                                                                                          |
| <del>۳،</del>      | مادِر الاستِدلال العقدِيَ                                                                                                                                                                                                       |
|                    |                                                                                                                                                                                                                                 |
|                    | سَادِر الاستِدلَال الْعَقَدِيَ<br>صدر الأول: القرآن الكريم (١)                                                                                                                                                                  |
| ۳٠                 | صدر الأول: القرآن الكريم (١)                                                                                                                                                                                                    |
| <b></b>            | صدر الأول: القرآن الكريم (١)                                                                                                                                                                                                    |
| <b>r.</b>          | صدر الأول: القرآن الكريم (١)                                                                                                                                                                                                    |
| T                  | صدر الأول: القرآن الكريم (١)                                                                                                                                                                                                    |
| *<br>*<br>*1<br>*1 | صدر الأول: القرآن الكريم (١)                                                                                                                                                                                                    |
| T<br>T<br>T<br>T   | صدر الأول: القرآن الكريم (١)                                                                                                                                                                                                    |
| T<br>T<br>T<br>T   | صدر الأول: القرآن الكريم (١)                                                                                                                                                                                                    |
| T                  | صدر الأول: القرآن الكريم (١)                                                                                                                                                                                                    |

| ٤٤ | المسألة الثانية: حفظ القرآن الكريم:                                    |
|----|------------------------------------------------------------------------|
|    | أولًا: حفظ القرآن الكريم في عهد النبوَّة:                              |
|    | تْانَيًا: حفظ القرآن الكرِيم في عهد الصُّحَابَة:                       |
|    | المسألة الثالثة: سلامةُ القرآن الكريم من التَّحريف:                    |
|    | المسألة الرابعة والأخيرة: المَنهَج في تفسير النَّصِّ القُر آنيِّ:      |
|    | المَنهَج الأُول: طُلبُ معرفةِ معنى النِّص من القرآن نفسه:              |
|    | المَنهَج الثاني: طلبُ معرفة النَّصِّ القُر آنيِّ من سنة النبي رضي:     |
|    | المَنهَج الثالث: طلب معرفة النَّصِّ القُرآنيِّ من أقوال الصَّحَابَة ﴿: |
|    | المَنهَج الرابع: طلبُ النَّصِّ القُرآنيِّ من أقوال التابعين            |
|    | الخلاصة: القرآن مقدمة المصادر في مسائل الاعتِقَاد:                     |
|    |                                                                        |
| ٦١ | المصدر الثاني: السُّنة النبوية (١)                                     |
|    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                  |
| ٦١ | مسائل المصدر الثاني:                                                   |
| ٦١ | المسألة الأولى: أنِ السُّنَّة وحي من عند الله ﷺ:                       |
| ٦٢ | طُرُق الوحي بالسُّيَّة:                                                |
| ٦٣ | الأدلة على أن السُّنَّة وحيّ من الله ﷺ:                                |
|    | دلالة القرآن على أن السُّنَّة وحي: أُنَّا                              |
| ٦٥ | الدلالة السنيَّة على أن السُّنَّة من الوحي:                            |
| ٦٦ | دلالة الإجمَاع على أن السُّنَّة من الوحيِّ:                            |
| ٦٦ | دلالة النُّظَر الصَّحِيح على أن السُّبَّةُ منَّ الوحي:                 |
| ٦٧ | المسألة الثانية: أن السُّنَّة محفوظةٌ؛ لأنه وحي                        |
| ٦٨ | وسائل حفظ السُّنَّة:                                                   |
| ٦٩ | أولًا: أثر النبي ﷺ في حفظ السُّنَّة:                                   |
| ٧٢ | ثانيًا: أثر الصَّحَابَة ﴿ فَي حَفْظ السُّنَّة:                         |
| ٧٧ | ثالثًا: أثر التابعين ومن بعدهم من أهل العلم في حفظ السُّنَّة:          |
| ٧٨ | مميِّزات مرحلة التابعين لحفظ السُّنَّة:                                |
|    |                                                                        |
| ۸١ | المصدر الثاني: السُّنة النبوية (٢)                                     |
|    |                                                                        |
| ۸١ | المسألة الثالثة: حجّيَّة السُّنَّة النبوية:                            |

| ۸١           | الأدلة على حجِّيَّة السُّنَّة:                            |
|--------------|-----------------------------------------------------------|
| ۸١           | أولًا: الدليل على حجِّيَّة السُّنَّة من القرآن الكريم:    |
|              | ثَانيًا: الأَدْلَة السُّنْيَّة عَلَى حجِّيَّة السُّنَّة:  |
| ٨٦           | ثالثًا: دلالة الإجماع على حُجِّيَّة السُّنَّة:            |
| ۸٧           | رابعًا: دلالة النَّظَر الصَّحِيحُ على حجِّيَّة السُّنَّة: |
| ۸۸           | ~                                                         |
|              | أدلة إفادة الخبر الصحيح المحتف بالقرائن العلم، منها:      |
|              | مسألة الاحتجاج بخبر الواحد في مسائل الاعتِقَاد:           |
|              | مذهب المتكلمين من المعتزلة وغيرهم.                        |
|              | مذهب السلف في الاحتجاج بخبر الواحد:                       |
|              | الخلاصة:                                                  |
|              |                                                           |
| ٩٨           | المصدر الثالث: الإجمَاع                                   |
|              |                                                           |
| ٩٨           | مسائل الإجمَاع في العقيدة هي:                             |
| ٩٨           | المسألة الأولى: تعريف الإجماع:                            |
|              | المسألة الثانية: حجِّيَّة الإجماع:                        |
|              | الاستِدلَال على حجِّيَّة الإجماع من القرآن:               |
|              | الاستَدِلَال على حجِّيَّة الإِجمَاع من السُّنَّة:         |
|              | دلالةَ النَّظُر الصَّحِيْح علَى حجِّيَّة الإجمَاع:        |
|              | المسألة الثالثة: فائدة الإجماع في مسائل الاعتقاد:         |
|              | الخلاصة:                                                  |
| •••••        |                                                           |
| 1 . V        | المَصَادِر الثانويّة                                      |
| 1 4 4        | المعاوية المعاوية                                         |
| <b>A A</b> ( | (A) 15 11 1 EN . 11                                       |
| 1 • 7        | المصدر الأول: العقل (١)                                   |
|              | ***                                                       |
| ١.٧          | ثانيًا: المَصادِرِ الثانويّة:                             |
|              | المصدر الأول: العقل:                                      |
| ١٠٨          | مسائل مصدر العقل في الاستدلال العقديّ:                    |
| ١.٨          | المسألة الأمل تحديف العقلن                                |



| ۱۱۲  | المسألة الثانية: منزلة العقل في الإسلام:                        |
|------|-----------------------------------------------------------------|
| ۱۲٤  | المصدر الأول: العقل (٢)                                         |
| ۱۲٤  | المسألة الثالثة: العقل أحد مَصادِر المعرفة:                     |
|      | أقسام العلوم من حيث إدر اك العقل لها:                           |
| ۱۳۰  | القسمُ الأولُ: العلومُ الضَرُوريَّة:                            |
| ۱۳۱  | القسم الثاني: العلوم النظريَّة الكسبيَّة:                       |
| ۱۳۲  | •                                                               |
| ۱۳٤  | المسأَلة الرابعة والأُخيرة: موقع العقل من المطالب الاعتِقَادية: |
|      |                                                                 |
| ١٣٩  | الفطرة                                                          |
|      |                                                                 |
| 139  | المصدر الثاني: الفطرة:                                          |
| 139  | وأهم مسائل مصدر الفطرة في الاستِدلَال العَقدِيّ:                |
|      | المسألة الأولى: معنى الفطرة:                                    |
|      | اللبن شراب الفطرة:                                              |
| 1 27 |                                                                 |
| ١٤٧  | 7 '7 '                                                          |
| 10.  | علاجُ من فَسُدت فطرته بالشُّبُهات:                              |
| 104  |                                                                 |
| 107  |                                                                 |
| 104  | دلالةُ الفِطرَةِ على تَوحِيد الألوهيَّة .                       |
|      |                                                                 |
| 10/  | قَوَاعَدُ التَّعَامِلِ مَعَ مَصَادِر الاستِدلَال العَقدِيّ (١)  |
|      |                                                                 |
| 101  | القاعدة الأولى: الإيمان بجميع نصوص الكِتَاب والسُّنَّة          |
| ١٦.  | الإيمان بالنصوص:                                                |
| 177  |                                                                 |



| ١٧٣          | قُوَاعَدُ التَّعَامِلِ مَعَ مَصَادِر الاستِدلَال العَقدِيّ (٢)      |
|--------------|---------------------------------------------------------------------|
|              | •                                                                   |
| ۱۷۳          | ♦ فوائد الإلتزام بالقاعدة الأولى (السابقة):                         |
| ١٧٨          | القاعدة الثانية: اشتمال الكِتاب والسُّنَّة على جميع مسائل العقيدة:  |
| 1 7 9        | مسألة تقسيم الدين إلى أصول وفروع:                                   |
| ١٨٠          | أحوال تعلُّق العلوم بالسَّمع والعقل:                                |
| ١٨٢          | كفاية الوحي في العلوم الإلهيَّة والعقديَّة:                         |
| 115          | أوجه بيان النبي على المسائل العقائد:                                |
| 140          | أدلة كفاية الوحي في أمور الدين والدنيا:                             |
| ١٨٨          | كمال الدين وكفاية الوحي:                                            |
| ١٩.          | كمال الدين حتى في باب الآداب:                                       |
| 191          | موقفُ من يدَّعي عدّم كُفاية نصوص الكِتَاب والسُّنَّة:               |
|              |                                                                     |
| 195          | قَوَاعَدُ التَّعَامِلِ مَعَ مَصَادِر الاستِدلَال العَقدِيّ (٣)      |
|              |                                                                     |
| 19 £         | القاعدة الثالثة: لا نسخ في الأخبار ولا في أصول الدين:               |
|              | تعريف النسخ ومواضعه: ً                                              |
| 197          | ♦ النسخ يكون في الأوامر لا في الأخبار:                              |
|              | اختلاف مفهوم النسخ عند بعض السلف:                                   |
|              | القاعدة الرابعة: رَدُّ التنازع إلى الكِتَابِ والسُّنَّة:            |
| ۲ • ٤        | أصناف من خالف هذه القاعدة:                                          |
|              |                                                                     |
| <b>Y . Y</b> | قَوَاعَدُ التَّعَامِلِ مَعَ مَصَادِر الاستِدلَال العَقدِيّ (٤)      |
|              |                                                                     |
| ۲.۷          | القاعدة الخامسة: دَرْءُ التَّعَارُض بين نصُوص الكِتَابِ والسُّنَّة: |
| ۲١.          | أسباب التَّعَارُ ض بين النصوص:                                      |
| 717          | كيف ندفع التَّعارُ ض بينٍ النصوص؟                                   |
| 717          | القاعدة السادسة: درء التَّعَارُض بين النَّقل والعقل:                |
|              | شهادة العقل بصحة الوحي على الإجمال:                                 |
|              | شهادة العقل بصحة الوحي على التفصيل:                                 |
| 77.          | أقسام العلوم باعتبار موقفها العقل:                                  |



| 777      | قُوَاعَدُ التَّعَامِلِ مَعَ مَصَادِر الاستِدلَال العَقدِيّ (٥)                     |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------|
|          |                                                                                    |
| 7 7 7    | تكملة القاعدة السادسة:                                                             |
| 777      | <ul> <li>مسألةُ إز الةِ التَّعَارُ ض بين العقل و النَّقل.</li> </ul>               |
| 777      | حقيقة قانوُن التأويل:                                                              |
| ۲٣.      | الردُّ على قانون التَّاويل:                                                        |
| 777      | مُقدّمات قانو ن المتكلّمين·                                                        |
| بها:     | القاعدة السابعة: ظَوَاهُرُ نُصُوصِ الكِتَابِ والسُّنَّة مفهومَةٌ لدى المُخَاطَبِين |
| 772      |                                                                                    |
| 750      | نصوص العلماء في أهمية التَّمكُّن من العربية:                                       |
| ۲۳۸      | <ul> <li>دعوى وُجودِ ما لا يُفهم معناه في القرآن:</li> </ul>                       |
| ۲٤.      | <ul> <li>نوسير وجه قصور فهم أهل اللسان والخطاب لبعض ألفاظ الوحي:</li> </ul>        |
|          |                                                                                    |
| 7 2 4    | قَوَاعَدُ التَّعَامِلِ مَعَ مَصَادِر الاستِدلَال الْعَقدِيّ (٦)                    |
|          | (1) 6 (3                                                                           |
| <b>.</b> | تكملة القاعدة السابعة:                                                             |
| 7 2 7    | •                                                                                  |
| 720      | <ul> <li>♦ التعريف بالمُفوّضة:</li> <li>♦ أصول مذهب المُفوّضة:</li> </ul>          |
| 720      | <ul> <li>◄ الصول مدهب المعوصة:</li> <li>♦ على مذهب المُفوّضة:</li> </ul>           |
| 7 2 7    | الحكمة من إيراد الحروف المقطعة في القرآن:                                          |
| 70.      | التحدمة من إيراد الخروف المعطعة في القرال                                          |
| 700      | معاني الناويل وموقف المعوضة                                                        |
| 707      |                                                                                    |
| , ,      | اللوازم الباطلة لمذهب المُفوِّضَة:                                                 |
|          | ا الله الله الله الله الله الله الله ال                                            |
| 701      | قَوَاعَدُ التَّعَامِلِ مَعَ مَصَادِر الاستِدلَال العَقدِيّ (٧)                     |
|          |                                                                                    |
| •        | القاعدة الثامنة: حجِّيةُ فهم السلف الصالح لمعاني نصوص الكِتَاب والسنة              |
| 401      |                                                                                    |
| 409      | خيرية الصَّحَابَة وفضلهم على سائر الأمة:                                           |
| ۲٦.      | شواهد فضل الصَّحَابَة على سائر الأمة:                                              |
| 777      | شو اهد حدِّية فهم الصَّحَايَة·                                                     |

| 77£ | أثر العُجمة على الضلال في فهم النصوص:                               |
|-----|---------------------------------------------------------------------|
| 777 | طريقة السلف أسلم وأعلم وأحكم:                                       |
|     | <ul> <li>❖خلاصة القاعدة الثامنة:</li> <li>فهرس الموضوعات</li> </ul> |